
1

HEPREALAISKIRJEEN
SANOMAA

Jorma Pihkala

Sisällysluettelo
Kuka puhuu? Hepr. 1:1-3..........................................................................................................2
Suurempi kuin enkelit Hepr. 1:4-14.........................................................................................11
Suuri pelastus Hepr. 2:1-4.......................................................................................................18
Pelastuksen päämies Hepr. 2:5-18.........................................................................................25
Katse Kristukseen Hepr. 3:1-6................................................................................................33
Kuuletko Jumalan äänen? Hepr. 3:7-19..................................................................................39
Usko ja sana Hepr. 4:1-13.......................................................................................................47
Ylipappi Jeesus Hepr. 4:14-5:10.............................................................................................54
Hengellinen ravinto Hepr. 5:11-6:3..........................................................................................63
Pyhän Hengen pilkka Hepr. 6:4-20.........................................................................................71
Iankaikkinen ylipappi Hepr. 7:1-28..........................................................................................80
Uuden liiton Välimies Hepr. 8:1-13..........................................................................................88
Liiton veri Hepr. 9:1-22............................................................................................................ 96
Kuolema ja tuomio Hepr. 9:23-28.........................................................................................103
Yhdellä uhrilla pyhitetyt Hepr. 10:1-18...................................................................................112
Seurakunta marssilla Hepr. 10:19-25....................................................................................120
Varoitus ja rohkaisu Hepr. 10:26-39......................................................................................128
Mitä usko on? Hepr. 11:1......................................................................................................137
Todistus uskosta Hepr. 11:1-7...............................................................................................147
Isänmaan etsijät Hepr. 11:8-22.............................................................................................155
Uskon esikuvia Hepr. 11:23-40.............................................................................................163
Uskon kilparata ja Herran kuritus Hepr. 12:1-11...................................................................170
Pyhitys ja armo Hepr. 12:12-17.............................................................................................178
Valtakunta, joka ei järky Hepr. 12:18-29................................................................................185
Pyhä elämäntapa Hepr. 13:1-6.............................................................................................193
Kristillinen johtajuus Hepr. 13:7-17.......................................................................................201
Armon varassa Hepr. 13:17-25.............................................................................................208



2

Kuka puhuu?   Hepr. 1:1-3

1. Jumala puhui muinoin monesti ja monin tavoin isille profeettojen kautta. 
2. Näinä viimeisinä päivinä hän on puhunut meille Pojan kautta, jonka hän on pan-
nut kaiken perilliseksi ja jonka kautta hän myös on luonut maailmat. 
3. Poika on Jumalan kirkkauden säteily ja hänen olemuksensa kuva, ja hän ylläpitää 
kaikkea sanansa voimalla. Toimitettuaan puhdistuksen synneistä hän on istuutunut 
Majesteetin oikealle puolelle korkeuksissa.

Jumala puhuu
Mitä voimme tietää Jumalasta? Mihin kristillinen usko perustuu? Millaista on Juma-
lan puhe? Kuka ja millainen on Jeesus Kristus? Miten luominen tapahtui? Mitä on 
synti? Miten Jeesus suoritti puhdistuksen synneistä? Missä Jeesus on tänään? Näi-
hin kristinuskon keskeisiin kysymyksiin ottaa Heprealaiskirjeen kirjoittaja kantaa kir-
jeensä tiiviissä johdannossa.

Johdantoa
Ennen kuin käymme tutkimaan kirjeen ensimmäisiä jakeita, tarkastelemme hiukan 
sitä kokonaisuutena. Kirje on Johanneksen kirjeiden ohella ainoa Uuden testamen-
tin kirje, jossa ei mainita kirjoittajan nimeä. Hän ei voinut olla Paavali, vaikkakin jot-
kut ovat niin olettaneet. Tämä apostoli näet mainitsi aina nimensä kirjeittensä alus-
sa. Sen kirjoitustyylikään ei ole ”paavalilainen”, vaikkakin sen sisältö on sopusoin-
nussa tämän apostolin opetusten kanssa. Tämän kirjeen laatija kuului hänen ystä-
väpiiriinsä,  kuten  näkyy  sanoista:  "Veljemme  Timoteus  on  päästetty  vapaaksi” 
(13:23). Samalla tämä kohta osoittaa, että se on laadittu Timoteuksen elinaikana. 
Sen puhe Jerusalemin temppelin uhripalvelusta edelleen jatkuvana osoittaa, että se 
on ajalta ennen temppelin hävitystä v. 70. Tämä oli kuitenkin lähellä, kuten näkyy 
sanoista 8:13: ”se, mikä vanhenee [vanha liitto ja sen temppelipalvelus]... on lähellä 
häviämistään”.

Sanat "Tervehdyksen lähettävät teille ne, jotka ovat Italiasta" (13:23), osoittavat, että 
kirje on lähetetty Italian ulkopuolelta Italian juutalaiskristityille, joille temppelin pap-
peus ja menot olivat tuttuja. Paikkakunnalla, mistä kirje lähetettiin, oli Italiasta olevia 
kristittyä, jotka lähettivät tervehdyksensä kotimaansa kristityille.

Sanat ”pelastuksesta, jonka Herra alkuaan julisti, ja joka saatettiin meille niiden vah-
vistamana, jotka olivat sen kuulleet" (2:3), osoittavat, että kirjoittaja kuului kristittyjen 
toiseen sukupolveen: 1. Herralta kuulleet saattoivat evankeliumin 2. niille, joihin kir-
joittaja kuului. Kirjeen otsikko Pros hebraious = Heprealaisille on 200 luvulta ja pe-
rustuu käsitykseen, että se oli tarkoitettu juutalaiskristityille. 

Kirjeen laatija
Kirjeen laatijan suhteen meidän on yhdyttävä Origeneen (k. 254 jKr.) sanoihin: ”Ju-
mala yksin tietää, kuka on sen kirjoittaja.” Joka tapauksessa hän oli kreikkaa hyvin 
taitava juutalaiskristitty. Hän tunsi tarkoin Mooseksen kirjojen mukaisen temppelipal-
veluksen,  ymmärtäen sen Kristukseen ja  uuteen liittoon viittaavan tyyppi/tulevan 
varjomerkityksen. Tällä kirjeellä on erityinen arvonsa juuri sen johdosta. 



3

Minun henkilökohtainen arvaukseni kirjoittajasta olisi  Barnabas ja ajankohta voisi 
osua esimerkiksi Paavalin Kesarean vankeuden jaksoon, niin että Paavali olisi kir-
jeen lukenut ja antanut sille apostolisen auktoriteetin. Barnabas oli leeviläinen, ja 
tunsi näin hyvin temppelipalveluksen, jolla on keskeinen asema kirjeessä. Hän oli 
kotoisin Kyprosta, joten hän siis osasi varmasti kreikkaa. Lisäksi apostolit nimittivät 
häntä kehottajaksi, mikä sopii hyvin Heprealaiskirjeen yleisilmeeseen (Ap.t. 4:36).

Toinen mahdollinen kirjoittaja voisi olla Apollos, joka oli myös juutalainen oppinut ja 
osasi hyvin kreikkaa. Hänkin kuului Paavalin lähipiiriin ja olisi saanut kirjeelle hänel-
tä apostolisen auktoriteetin.

Temppelipalvelus katoaa
Jerusalemin ja sen temppelin hävitys v. 70 oli syvä järkytys kaikille juutalaisille. Hep-
realaiskirje valmisti juutalaiskristittyjä sitä varten osoittamalla, että kristillisen liiton 
tultua temppeli jumalanpalveluksineen oli ”vanhentunut” ja Jumalan suunnitelmassa 
määrätty häviämään (9:13). Näistä asioista he tunsivat hyvin tärkeän profetian Da-
nielin kirjassa: 9:24-27:

Seitsemänkymmentä viikkoa on säädetty sinun kansallesi ja pyhälle kaupungillesi. 
Sitten loppuu lain rikkominen, synnistä tehdään loppu ja pahat teot sovitetaan. Ian-
kaikkinen vanhurskaus saatetaan voimaan, näky ja profeetta vahvistetaan sinetillä 
ja kaikkeinpyhin voidellaan. Tiedä ja käsitä: Siitä ajasta, jolloin tuli sana, että Jeru-
salem on jälleen rakennettava, kuluu voideltuun ruhtinaaseen asti seitsemän viikkoa 
ja kuusikymmentäkaksi viikkoa. Kaupunki jälleen rakennetaan toreineen ja vallihau-
toineen, mutta keskellä ahtaita aikoja. Kuudenkymmenenkahden viikon kuluttua voi-
deltu tuhotaan, eikä häneltä jää ketään. Kaupungin ja pyhäkön hävittää hyökkäävän 
ruhtinaan väki, mutta hän itse saa loppunsa tulvassa. Loppuun asti on oleva sota: 
hävitys on säädetty.  Hän tekee lujan liiton monien kanssa yhdeksi  vuosiviikoksi, 
mutta viikon puolivälissä hän lakkauttaa teurasuhrin ja ruokauhrin, ja hävittäjä 
tulee iljetysten siivin. Tämä loppuu vasta, kun säädetty tuomio vuodatetaan hävittä-
jän yli."  

Tyyli
Heprealaiskirje ei sisällä lainkaan muille Uuden testamentin kirjeille tyypillistä joh-
dantoa ja alkutervehdystä. Muutenkaan se ei ole tavallinen kirje, vaikka siinä onkin 
lopussa tervehdyksiä. Kirjoittaja itse nimittää sitä "kehotuksen sanaksi" (13:22). Sii-
nä onkin paljon kehotuksia ja kristillistä opetusta. On arveltu, että se on ollut alun 
perin kirjeen muotoon juutalaisella tyylillä laadittu saarna tai tutkielma, jossa toistu-
vasti viitataan Vanhan testamentin teksteihin niitä selittäen. Sitä on käytetty seura-
kunnalle opettavana kehotuspuheena.

Kirjeen rakenne ja tarkoitus
Heprealaiskirjeessä vuorottelevat jaksot, joissa kuvataan sitä, kuka puhuu ja jaksot, 
mitä Hän puhuu. Puhujaa Kristusta kuvataan jaksoissa 1:1-14, 2:5-18, 5:1-10, 7:1-
10:18. Vastaavasti jaksoissa 2:1-4, 3:1-4:16, 5:11-6:20, 10:19-12:29, 13:1-25 kerro-
taan, mitä Herra haluaa omilleen viestittää. 

Tämä jako kahteen ryhmään tarjoaa vastauksen kirjeen tarkoitukseen. Kirjoittaja ha-
luaa osoittaa Kristuksen ainutlaatuisuuden.  Kukaan ei  ole Hänen vertaisensa, ei 



4

Mooses eikä taivaan enkelit. Hän on Jumalan Poika, samaa olemusta Isänsä kans-
sa. Häntä ei ole luotu ja hän istuu Isänsä oikealla puolella taivaan kirkkaudessa. Toi-
saalta tämän rinnalla on voimakas korostus, että tämä sama Jumalan Poika tuli 
meidän veljeksemme. Hänelläkin oli "liha ja veri", Hänkin oli kiusattu kuten mekin, 
kuitenkin ilman syntiä. Ei ole Kristuksen vertaista Hänen jumaluudessaan eikä ihmi-
syydessään.

Toiseksi kirjeessä näkyy selvästi huoli vastaanottajien hengellisestä tilasta. Kysees-
sä ei ole äsken kääntyneiden seurakunta. Kristillisessä vaelluksessa on väsymisen 
merkkejä.  On uudelleen pureuduttava kristinopin keskeisiin  kohtiin.  Ei  saa jättää 
oman seurakunnan yhteistä kokoontumista. Myös tuleviin vainoihin on varaudutta-
va.

Puhuva Jumala
Jumala puhui muinoin monesti ja monin tavoin isille profeettojen kautta. (1)

Emme tapaa ihmistä vielä silloin kuin näemme hänet, emme edes silloin kun näem-
me hänen toimintaansa, vaan vasta silloin kuin alamme keskustella hänen kans-
saan. Voimme ehkä tietää hyvinkin paljon jostain ihmisestä, mutta vasta keskustelu-
yhteydessä hänen kanssaan opimme tuntemaan hänet. Jumalan luomassa ihmises-
sä on suurinta hänen persoonallisuutensa, joka ilmenee juuri hänen puheessaan. 
Koska Jumala on puhuva Jumala, joka totuttaa kaiken sanansa välityksellä, hän loi 
omaksi kuvakseen puhuvan ihmisen, joka saa myös paljon aikaan puheensa voi-
malla. 

Vanha testamentti varoittaa toistuvasti mykistä epäjumalista, jotka eivät kuule eivät-
kä voi auttaa. Elävä Jumala puhuu ja haluaa puheensa välityksellä olla tekemisessä 
luomansa ihmisen kanssa. Vanhassa liitossa Jumala puhui monella eri tavalla. Hä-
nen  puhettaan  on  rekisteröity  Vanhaan  testamenttiin.  Jumalan  luomisteot,  jotka 
näemme ympärillämme, niiden suunnaton rikkaus ja ääretön suuruus ovat myöskin 
Hänen puhettaan vaikkakaan ei-äänellisessä muodossa. 

Ymmärrettävää puhetta
Heti luotuaan ihmisen Herra alkoi puhua hänen kanssaan ihmisen ymmärrettävällä 
ja kuultavalla kielellä. Paratiisissa Aadam ja Eeva saivat myös nähdä Jumalan Po-
jan hahmon. Vanhassa liitossa syntiinlankeemuksen jälkeenkin Jeesus ilmestyi inhi-
millisessä hahmossa muun muassa Aabrahamille. Jumalan puheen jokainen ihmi-
nen voi kuulla myös tänään omantunnon äänenä, sikäli kuin hän ei paaduta sitä ja 
sulje silmiään ja korviaan Jumalan ääneltä.

Voimme tavata ihmisen näkemättä häntä esimerkiksi puhelimessa. Vastaavasti Her-
ra ei välttämättä paljasta hahmoaan meille puhuessaan sydämellemme tai korvil-
lemme.  Moosekselle  Jumala  puhui  palavassa  pensaassa täysin  ymmärrettävällä 
kielellä. Mooses sai myöhemminkin käydä lukemattomia keskusteluja Herran kans-
sa niin ilmestysmajassa kuin Siinain vuoren tulen keskellä. Siinain vuorelta koko Is-
raelin kansa sai kuulla Jumalan valtaisan puheen muodossa kymmenen käskyä. 
Näky oli niin pyhä ja pelottava, että he pyysivät, että Jumala puhuisi heille välittäjän 
eli Mooseksen ja myöhemmin monien profeettojen kautta. 



5

Profeetat saivat Jumalalta sanomia suorana puheena ja toisinaan näkyjen ja unien 
välityksellä.  Jumala puhui  Eliaalle  tuulen vireen keskeltä  ja  Jobille  myrskytuulen 
keskeltä. Usein Jumala käytti enkeleitä puheensa välittäjinä. Jumala käski rakentaa 
Ilmestysmajan näyttämiensä piirustusten mukaiseksi ja majan kaikkein pyhimmän 
sisältä Herra puhui kansalle. 

Tämän päivän profetia ja unet
Vaikka Heprealaiskirjeen kirjoittaja käyttää menneen ajan muotoa puhuessaan Ju-
malan puheesta profeettojen kautta, se ei tarkoita, etteikö Herra edelleen käytäisi 
profetian armolahjaa, unia ja näkyjäkin johdattaessaan omiaan tai kutsuessaan ih-
misiä pelastukseen.  Mutta sen jälkeen kuin Jumalan lopullinen ilmoitus annettiin 
Jeesuksessa Kristuksessa ja kun se tallennettiin  Uuden testamentin kirjoituksiin, 
profeettojen ja näkyjen ja unien kautta meille ei anneta mitään uutta ilmoitusta, vaan 
on kysymys ainoastaan jo täydellisenä Kristuksessa annetun Jumalan puheen so-
veltamisesta käytännön elämän tilanteisiin. 

Puheen merkitys
Kristillinen usko syntyy ja kasvaa ja elää Jumalan puheen varassa. Paavali kirjoit-
taa: Usko  tulee  siis  kuulemisesta  mutta  kuuleminen  Kristuksen  sanan  kautta. 
(Room. 10:17) 

Jumala on asettanut oman puheensa tavaksi, jolla Hän luo, ja myös tavaksi, jolla 
Hän pelastaa syntiin langenneen ihmisen. Joku voi tietysti ajatella, että hänelle ei rii-
tä pelkkä puhe, vaan hän haluaisi nähdä ihmetekoja ja kokea valtavia elämyksiä 
voidakseen uskoa Jeesukseen Kristukseen. Jeesus itse osoitti puhuessaan Lasa-
ruksesta ja rikkaasta miehestä sekä ennen kaikkea omalla ylösnousemuksellaan, 
että ellei ihminen suostu kuuntelemaan Jumalan puhetta omalletunnolleen, mitkään 
ihmeetkään eivät häntä vakuuta: 'Jos he eivät kuuntele Moosesta ja profeettoja, ei-
vät he suostu uskomaan, vaikka joku kuolleista nousisi ylös.'  (Luuk. 16:31)

Puheen voi torjua
Jumalan puhe on siis luoneeltaan sellaista, että se voidaan joko ottaa vastaan tai 
torjua. Aivan vastaavasti kun ihminen torjuu toisen ihmisen puheen, hän torjuu koko 
tämän ihmisen. Jumalan sanan alle suostumien ja sen vastaanottaminen kuuliaise-
na sille merkitsee itse Herran vastaan ottoa. Usko on siksi Herran sanojen kautta 
Jeesuksen vastaanottamista sydämeen. Usko alkaa Herran sanan kuulemisesta ja 
sydämensä sille avaamisesta, mutta se kasvaa ja syvenee myös sitä mukaan kuin 
ihminen kuuntelee Herran ääntä sanassa ja vastaa siihen omalla puheellaan ru-
kouksessa. Kysymys ei siis ole mekaanisesta sanojen vastaanottamisesta vaan sen 
Persoonan vastaanottamisesta, joka meille sanassa puhuu.

Jumalan puhe arkielämämme asioista
Monella ihmisellä on sellainen väärinkäsitys, että Jumalan puhe koskisi pelkästään 
tai enimmäkseen hengellisiä totuuksia tai taivaallista todellisuutta, mutta puhees-
saan Nikodemuksen kanssa Jeesus korostaa, että Jumala ei voi päästä puhumaan 
mistään syvällisistä totuuksista, ellemme ensin suostu kuuntelemaan sitä, mitä Hä-
nellä on sanottavaa meidän omasta arkielämästä, sen ihmissuhteista, sen laimin-
lyönneistä, sen rikkomuksista ja synneistä:



6

Totisesti, totisesti minä sanon sinulle: me puhumme, mitä tiedämme, ja todistamme 
siitä, mitä olemme nähneet, ettekä te ota vastaan meidän todistustamme. Jos ette 
usko, kun minä puhun teille maallisista asioista, kuinka sitten voisitte uskoa, jos pu-
hun teille taivaallisista? (Joh. 3:11-12) 

Ellemme me taivu parannukseen ja tunnusta syntejämme, joista Herra sanassaan 
meille puhuu, emme koskaan pääse eteenpäin nauttimaan Herran ihmeellisestä ar-
mosta ja Hänen rakkautensa yhteydestä, jota Hän myös jakaa sanansa kautta.

Jumalan lopullinen puhe
Näinä viimeisinä päivinä hän on puhunut meille Pojan kautta, jonka hän on pannut 
kaiken perilliseksi ja jonka kautta hän myös on luonut maailmat. (2)

Puhuessamme asioista toisten ihmisten kanssa ei  riitä,  että kerromme totuuden. 
Tietenkin se on tärkeää itsessään, mutta asia saa painavuutensa siitä, kuka puhuu. 
Jos esimerkiksi minä sanon, että verotusta on kevennettävä, asia voi olla sinänsä 
ihan totta ja jopa kannatettavaa, mutta jos saman asian sanoo valtionvarainministeri 
niin merkitykseltään aivan eri luokkaa. Heprealaiskirjeen kirjoittaja korostamalla ko-
rostaa, että tärkeintä ei ole se, mitä Jumala Kristuksessa puhuu, vaan millainen pu-
huja Herramme ja Vapahtajamme on. Siksi kirjeessä toistuvasti palataan Puhujan 
ihmeelliseen suuruuteen ja armoon, ennen kuin edetään Hänen sanomaansa meil-
le. Tietenkin Hänen olemuksensa on samalla suuri sanoma meille. 

Koko Vanha testamentti  tähtäsi  Messiaan,  Kristuksen tuloon.  Jumalan lopullinen 
puhe ei vain tapahtunut Jumalan itsensä tulemisessa Ihmiseksi Pojassaan vaan Ju-
malan puheen varsinainen ja ihmeellinen sisältö on Jeesus Kristus, Jumala Ihmise-
nä ja Hänen teoissaan, jotka ovat samalla Isän tekoja Hänessä.

Lopullinen puhe ei tarkoita sitä, että Jumala olisi lopettanut puhumisen, vaan sitä, 
että Jeesuksessa Kristuksessa on kaikki, mitä pelastukseen tarvitaan aina uutta tai-
vasta ja uutta maata myöten, on jo meille Hänessä valmistettu. Uusi testamentti on 
tallentanut Jumalan puheen Jeesuksessa ja nyt lopun aikana, joka alkoi helluntaista 
ja jatkuu Jeesuksen toiseen tulemiseen asti, elämämme ja uskomme riippuu Hänes-
tä ja Hänen ilmoittamastaan sanasta. Hänessä ilmaistu tulee Pyhässä Hengessä 
uskovien omaisuudeksi kaiken aikaa vaeltaessamme kohti historian suurta päätös-
tä.

Kirjeen kolme ensimmäistä jaetta tiivistävät eivät vain kuvausta siitä, kuka puhuu, 
vaan myös koko  pelastushistorian  luomisesta,  luomakunnan ylläpidosta,  langen-
neen ihmisen lunastuksesta aina Jeesuksen korottamiseen Isän oikealle puolelle 
asti. Kaiken keskuksessa on Jeesus Kristus, jonka kautta luominen tapahtui ja jonka 
olemuksessa säteilee meille Jumalan kirkkaus. 

Poika – kaiken perillinen
Iankaikkisuudessa Isästä syntynyt iankaikkinen Poika on kaiken sen perillinen, mitä 
Isällä Jumalalla on. Siksi Jeesus on saanut omakseen kaiken sen, mikä Isällä Ju-
malalla on. Hän on siksi Jumala Jumalasta niin kuin Nikean uskontunnustus Häntä 
kuvaa. Paavali kuvaa hiukan yksityiskohtaisemmin Häntä ja hänen tekojaan näin:



7

Jumala on pelastanut meidät pimeyden vallasta ja siirtänyt meidät rakkaan Poikan-
sa  valtakuntaan,  hänen,  jossa  meillä  on  lunastus,  syntien  anteeksi  saaminen. 
Hän on näkymättömän Jumalan kuva, koko luomakunnan esikoinen. Hänessä luo-
tiin kaikki, mitä on taivaissa ja maan päällä, näkyvät ja näkymättömät, olivatpa ne 
valtaistuimia tai herruuksia, hallituksia tai valtoja. Kaikki on luotu hänen kauttaan ja 
häneen. Hän on ennen kaikkea muuta, ja hänessä kaikki pysyy voimassa. Hän on 
ruumiin, seurakunnan, pää. Hän on alku, kuolleista nousseiden esikoinen, jotta hän 
olisi kaikessa ensimmäinen. Jumala näki hyväksi, että kaikki täyteys asuisi hänes-
sä, ja että hän sovittaisi Poikansa kautta itsensä kanssa kaiken maan päällä ja tai-
vaissa ja näin tekisi rauhan hänen ristinsä veren kautta. (Kol. 1:13-20)

Hänessä asuu jumaluuden koko täyteys ruumiillisesti, ja teillä on tämä täyteys hä-
nessä, joka on kaiken hallituksen ja vallan pää. (Kol. 2:9-10)

Luominen Pojan kautta
Jumalan kolmiyhteys  tarkoittaa muun muassa sitä,  että  kaikki  kolme Persoonaa 
ovat toimimassa aina yhdessä niin myös luomisessa. Sitä Raamatun alkusanoissa 
kuvataan näin:

Alussa Jumala loi taivaat ja maan. Maa oli autio ja tyhjä, ja pimeys oli syvyyden yllä, 
ja Jumalan Henki liikkui vetten päällä. Ja Jumala sanoi: "Tulkoon valkeus." Silloin 
valkeus tuli. (1. Moos. 1:1-3)

Sana ”alussa” voidaan kääntää myös sanalla ”esikoisessa”. Jumala loi omassa esi-
koisessaan Jeesuksessa Kristuksessa taivaan ja maan. Taivas ei sisällä vain meille 
näkyvää taivasta vaan myös kaikki näkymättömät olennot kuten enkelit. Luomistyö 
tapahtui Pyhän Hengen valvonnassa.

Sananlaskuissa kuvataan Jeesuksen suhdetta Isään luomisessa. Jeesuksesta käy-
tetään siinä yhteydessä nimeä Viisaus:

Herra omisti minut  (Viisauden) tiensä alussa, muinaisuudessa, ennen kuin hän oli 
tehnyt mitään. Iankaikkisuudesta minä olen ollut, alusta asti, ennen kuin maata oli-
kaan. Ennen kuin oli merten syvyyksiä, ennen runsasvetisiä lähteitä synnyin minä. 
Ennen kuin vuoret upotettiin paikoilleen, ennen kukkuloita synnyin minä, kun hän ei 
vielä ollut tehnyt maata eikä mantua, ei maanpiirin tomujen alkuakaan. Kun hän val-
misti taivaat, minä olin siinä, kun hän veti piirin syvyyden ylle, kun hän lujitti pilvet 
korkeudessa, kun syvyyden lähteet saivat voiman, kun hän asetti merelle sen rajat, 
etteivät vedet nousisi korkeammalle, kuin hän oli säätänyt, kun hän vahvisti maan 
perustukset, silloin minä olin hänen rinnallaan uskottuna, olin hänen ilonsa päivästä 
päivään ja  iloitsin  hänen edessään kaikin  ajoin.  Minä leikin  hänen maanpiirinsä 
päällä, ja ihastuksenani olivat ihmislapset. (Sanl. 8:22-31)

Paavali tiivistää näin:
Hänestä (Jumalasta) on teidän olemisenne Kristuksessa Jeesuksessa. Hänet Ju-
mala on antanut meille viisaudeksi, vanhurskaudeksi, pyhitykseksi ja lunastuksek-
si… (1. Kor. 2:30)



8

Jeesus on siis Isän Poikana kaikkivaltias ja luominen tapahtui Hänen kauttaan Py-
hän Hengen kanssa. Luomisen päämäärän Paavali tiivisti edellä: Kaikki on luotu hä-
nen kauttaan ja häneen.  Kaikki henkivallat, koko maailmankaikkeus, maapallo, jo-
kainen ihminen on Jeesuksen kautta luotu ja samalla luotu Jeesusta varten. Meitä 
ihmisiäkään ei ole luotu ja eikä myöskään lankeemuksen jälkeen lunastettu synneis-
tä itseämme vaan Jeesusta varten. Kaikkeuden olemassaolon tarkoitus on sama 
kuin meidän ihmistenkin. Meidät on tehty ja pelastettu Jeesuksen omaisuudeksi. Ju-
malan armon kirkkaus tulee ylistetyksi ja kiitetyksi siinä, että Isä antaa koko pelasta-
mansa ihmiskunnan Jeesuksen taivaalliseksi morsiameksi. Meitä Jeesuksen pelas-
tamia ei ole luotu itseämme varten vaan elämään Jumalan kunniaksi.

Poika – Jumalan kirkkauden säteily
Poika on Jumalan kirkkauden säteily ja hänen olemuksensa kuva, ja hän ylläpitää 
kaikkea sanansa voimalla. Toimitettuaan puhdistuksen synneistä hän on istuutunut 
Majesteetin oikealle puolelle korkeuksissa.(3)

Alun perin Jumala loi Aadamin ja Eevan omaksi kuvakseen. Ihmisellä on monia sa-
manlaisia ominaisuuksia kuin Jumalalla, vaikka Jumalan kaikkivaltius, äärettömyys, 
kaikkitietävyys, kaikkialla läsnäolo ovat sellaisia, joita ihmisille ei annettu. Sen sijaan 
ihminenkin luotiin ikuisuusolennoksi, jonka olemassaolo jatkuu loputtomasti kuole-
mankin jälkeen. Ihmisellä on minätietoisuus, hänellä on persoonallisuus, joka ilme-
nee ymmärryksenä, järkenä, arvostelukykynä, moraalina, luovuutena, puheena, tah-
don vapautena ja hallitsemisen haluna. Syntiin lankeemuksen jälkeenkin nuo omi-
naisuudet jäivät ihmiseen ja siltä osalta ihmiset ovat edelleen Jumalan kuvia. Ennen 
lankeemusta ihmisellä oli myös moraalinen pyhyys, epäitsekäs rakkaus, omantun-
non puhtaus, tahdon vapaus, ymmärryksen kirkkaus, sisäinen ja ulkoinen rauha, to-
tuuden tunteminen. Nämä kaikki syntiinlankeemuksessa kuitenkin turmeltuivat.

Täydellisen Jumalan kuvan näemme kuitenkin vasta Pojassa eli Jeesuksessa Kris-
tuksessa. Tullessaan ensimmäisenä jouluna ihmiseksi Jumalan Poika osoitti ihmi-
syydessään, millainen Isä on olemukseltaan, niiltä personallisilta ominaisuuksiltaan, 
jotka  rajallinen  ihminen  kykenee  ymmärtämään.  Jeesus  tuli  ilmoittamaan  meille 
Isän. 
 
Sana tuli lihaksi ja asui meidän keskellämme. Me katselimme hänen kirkkauttaan, 
sellaista kirkkautta kuin ainutsyntyisellä Pojalla on Isältä, ja hän oli täynnä armoa ja 
totuutta. (Joh. 1:14)

Jeesuksen jumalallinen kirkkaus loisti kyllä kirkastusvuorella kolmelle opetuslapsel-
le, mutta syvimmiltään Jumalan kirkkaus loisti  Golgatan ristin pimeydessä. Siellä 
syntisille ihmisille avautuu näköala Jumalan käsittämättömän suuren armon ja rak-
kauden kirkkauteen, kun Hän antoi oman Poikansa kärsimään meidän syntiemme 
rangaistuksen sijastamme, jotta mekin pääsisimme osallisiksi  Hänen kirkkaudes-
taan. Myös Jeesuksen sanojen sydämet lävistävä totuus paljastaa meille Jumalan 
pyhyyden. Pelastetuille Sanan totuus tuo ihmeellisen vapauden. 

Poika ylläpitää kaikkea
Muistan, miten kenttärovasti Muukkonen sanoi: ”Jokainen meidän terve päivämme 
on Kristuksen verellä lunastettu.” Hän viittasi siihen, että syntiinlankeemuksen seu-
rauksena sairaus ja kuolema tulivat elämäämme. Syntimme veisivät meidät suoraan 



9

kuolemaan, ellemme Jeesuksen verellä lunastettuina saisi elää nyt ajassa Herraa 
varten. Hän ylläpitää elämäämme.

Luomakuntaa ei vain luotu ja jätetty sitten Jumalan asettamien luonnonlakien heitel-
täväksi.  Kaikkitietävyydessään ja kaikkivallassaan Herra Jeesus pitää luonnonlait 
kaiken aikaa voimassa, huolehtii jokaisen atomin ja elektronin liikkeestä, ylläpitää 
jokaisen solumme elämää juuri niin pitkään kuin Hän tahtoo. Elämässämme ei ole 
pienintäkään asiaa, joka ei olisi  riippuvainen Herran ylläpitävästä voimasta ja ar-
mosta. Siksi jokaisen uskovan tulisi jatkuvasti pitää mielessään, että ”ilman Jeesus-
ta emme voi tehdä mitään”. (Joh. 15:5)

Puhdistus synneistä
Toimitettuaan puhdistuksen synneistä hän on istuutunut Majesteetin oikealle puolel-
le korkeuksissa. (3)

Tämän päivän ihminen ei halua kuulla puhuttavan synnistä ja synneistä. Taustalla 
on sekä kollektiivista syyllisyyttä esimerkiksi niistä 50 000 pienokaisesta, jotka on 
murhattu äitien kohtuihin. Synnistä puhuminen herättää syyllisyyden tunteita, jotka 
pilaavat ihmisen ilon ja synnyttävät ahdistusta. Synti ei kuitenkaan häviä sillä, että 
siitä vaietaan eikä syyllisyys poistu sillä, että se kielletään. Kaikkinainen ahdistus 
vain lisääntyy, sillä ihmisen ei ole mahdollista vapautua kohtaamatta elämänsä to-
dellisuutta. Synnin varsinainen olemus on selän kääntäminen Jumalalle ja oman it-
sensä korottamisessa jumalaksi.

Syntejä ei kuitenkaan tarvitse kohdata epätoivoisena, sillä totuuden paljastuttua il-
maantuu myös hyvä sanoma: Jeesus sovitti sinun syntisi Golgatan ristillä.

Paavali avaa meille, miten meidän syntiemme puhdistaminen tapahtui. Alla olevaa 
lukiessamme on tärkeä pitää mielessä, että kysymys oli juuri meidän synneistäm-
me, jotka Jeesus poisti ristillä:

Hänellä oli Jumalan muoto, mutta hän ei katsonut saaliikseen olla Jumalan kaltai-
nen vaan tyhjensi itsensä ja otti orjan muodon. Hän tuli ihmisten kaltaiseksi, ja hä-
net havaittiin olemukseltaan sellaiseksi  kuin ihminen. Hän nöyryytti  itsensä ja oli 
kuuliainen kuolemaan asti, aina ristinkuolemaan asti. Sen tähden Jumala onkin ko-
rottanut hänet korkealle ja antanut hänelle nimen, kaikkia muita nimiä korkeamman, 
niin että jokaisen polven on notkistuttava Jeesuksen nimeen, niin taivaassa kuin 
maan päällä ja maan alla, ja jokaisen kielen on tunnustettava Isän Jumalan kun-
niaksi, että Jeesus Kristus on Herra. (Fil. 2:6-11)

Vaikka olemme ihan oikeasti syntisiä, meidän syntimme on pyyhitty pois, ei sen täh-
den, että me tunnustamme ne, vaikka sekin on tarpeen, vaan siksi, että Jeesuksen 
veri vuosi ja se puhdistaa sydämemme kaikesta synnistä ja vääryydestä.

Mutta jos me vaellamme valossa, niin kuin hän on valossa, meillä on yhteys keske-
nämme  ja  Jeesuksen,  hänen  Poikansa,  veri  puhdistaa  meidät  kaikesta 
synnistä….Jos me tunnustamme syntimme, niin Jumala, joka on uskollinen ja van-
hurskas, antaa meille synnit anteeksi ja puhdistaa meidät kaikesta vääryydestä. (1. 
Joh. 1:7,9)



10

Poika Isän oikealla puolella
...hän on istuutunut Majesteetin oikealle puolelle korkeuksissa. (3)

Heprealaiskirjettä  on sanottu viidenneksi  evankeliumiksi.  Kun Uuden testamentin 
neljä evankeliumia kertovat, miten Jeesus eli maan päällä ja toimitti puhdistuksen 
synneistämme ja valmisti meillekin tien Isän kirkkauteen haudan ja ylösnousemuk-
sen ja taivaan kirkkauteen nousemisen kautta, Heprealaiskirje kertoo, mitä Jeesus 
nyt tekee taivaassa Isän oikealla puolella. Isän oikea puoli tarkoittaa Jumalan hallin-
tavaltaa.  Kirje  kuvaa meille  siis,  millaista  hallintaa Herra harjoittaa nyt  erityisesti 
myös omiinsa nähden. Tiivistetysti sitä kuvaa seuraava jae:

Se toivo on meille kuin sielun ankkuri, varma ja luja, ja se ulottuu esiripun sisäpuo-
lelle asti. Sinne Jeesus meni edelläjuoksijana meidän puolestamme, kun hän oli tul-
lut ylipapiksi ikuisiksi ajoiksi, Melkisedekin järjestyksen mukaan. (Hepr. 6:19-20)

Jeesuksellekin aika nyt Isän oikealla puolelle on odotusvaihe. Kun Jeesus nousi tai-
vaaseen Isän oikealle puolelle, Isä sanoi Hänelle:
"Istu minun oikealle puolelleni, kunnes minä panen vihollisesi sinun jalkojesi astin-
laudaksi"? (Hepr. 1:13)

Ennen ristiinnaulitsemista Jeesus kuvasi kuulustelussaan ylipappien edessä, miten 
tuo odotusaika tulisi päättymään:
Niin ylipappi sanoi hänelle: "Minä vannotan sinua elävän Jumalan kautta, että sanot 
meille,  oletko sinä Kristus,  Jumalan Poika."  Jeesus vastasi:  "Sinäpä sen sanoit. 
Mutta minä sanon teille: tästedes te saatte nähdä Ihmisen Pojan istuvan Voiman oi-
kealla puolella ja tulevan taivaan pilvien päällä."  (Matt. 26:63-64)

Mekin saamme suunnata odottavan mielemme Jeesuksen paluuseen, mutta siihen 
asti Heprealaiskirje rohkaisee meitä vaeltamaan uskossa silmät suunnattuna Isän 
oikealla puolella istuvaan Vapahtajaamme ja kuuntelemaan, mitä Hänellä on juuri 
meille sanottavaa nykyisessä elämän tilanteessamme.

Entä me?
Jeesuksen Kristuksen on Isän tahdon mukaan meidät luonut ja joka hetki ylläpitää 
elämäämme. Hänet voimme kohdata henkilökohtaisesti lukemalla Raamattua siten, 
että selvitämme itsellemme, kuka Jumalan sanassa puhuu ja millainen puhuja on. 
Meitä kutsutaan sitten myös ottamaan vastaan sen sanan, jonka Jumala Raamatus-
sa omalletunnollemme puhuu. Suostumalla Sanan puhutteluun, taivuttamalla sydä-
memme tunnustamaan sen,  että  olemme kulkeneet  selkä  Herralle  käännettynä, 
kääntymällä Hänen puoleensa ja rukoilemalla anteeksi kaikkea pahuuttamme, pyy-
dämme Jeesusta tulemaan elämämme Herraksi. Hän tulee mielellään, sillä Hän ra-
kastaa meitä ja haluaa antaa meille uuden elämän. Hän on nimittäin kantanut jo 
meidän kaikkien syntiemme taakan Golgatan ristille ja haluaa armahtaa meitä.

Samalla Herra kutsuu meitä tutkimaan sanasta entistäkin syvemmin, millainen Hän 
on ja antamaan Hänen puheensa osua yhä uudelleen sydämeemme. Hänen sa-
noissaan on voima uudistaa ja pyhittää meidät. Hän haluaa puhua meille ja odottaa, 
että mekin jaamme koko sydämemme Hänen kanssaan.



11

Suurempi kuin enkelit    Hepr. 1:4-14

4. Hänestä on tullut niin paljon enkeleitä suurempi kuin hänen perimänsä nimi on 
heidän nimeään jalompi. 
5. Kenelle enkeleistä Jumala on koskaan sanonut: "Sinä olet minun Poikani, tänä 
päivänä minä sinut synnytin", tai: "Minä olen oleva hänen Isänsä, ja hän on oleva 
minun Poikani"? 
6. Ja taas, kun hän tuo esikoisensa maailmaan, hän sanoo: "Kumartukoot hänen 
eteensä kaikki Jumalan enkelit." 
7. Enkeleistä hän sanoo: "Hän tekee enkelinsä tuuliksi ja palvelijansa tulenliekiksi", 
8. mutta Pojasta: "Jumala, sinun valtaistuimesi pysyy aina ja iankaikkisesti, ja sinun 
valtakuntasi valtikka on oikeuden valtikka. 
9. Sinä rakastit vanhurskautta ja vihasit laittomuutta. Sen tähden Jumala, sinun Ju-
malasi, on voidellut sinua iloöljyllä enemmän kuin kumppaneitasi." 
10. Ja: "Sinä, Herra, olet alussa perustanut maan, ja taivaat ovat sinun kättesi te-
koja. 
11. Ne kaikki katoavat, mutta sinä pysyt. Ne kaikki vanhenevat kuin vaate. 
12. Kuin viitan sinä käärit ne kokoon, kuin vaatteen, ja ne muuttuvat. Mutta sinä olet 
sama, eivätkä sinun vuotesi lopu." 
13. Kenelle enkeleistä hän on koskaan sanonut: "Istu minun oikealle puolelleni, kun-
nes minä panen vihollisesi sinun jalkojesi astinlaudaksi"? 
14. Eivätkö he kaikki ole palvelevia henkiä, palvelukseen lähetettyjä niitä varten, jot-
ka saavat periä pelastuksen?

Mihin vertaisimme Jeesusta?
Millainen ja kuka on se Herra, joka puhuu meille sanassaan? Minkälainen Jeesus 
Kristus on verrattaessa Häntä enkeleihin? Millaisia ovat enkelit ja mikä on niiden 
tehtävä? Näihin kysymyksiin Heprealaiskirjeen kirjoittaja ottaa kantaa jatkaessaan 
kuvaustaan Jeesuksen suuruudesta. Nyt hän vertaa Jeesusta enkeleihin, jatkossa 
Moosekseen. Vertailun tulos on, että Jeesus on jotain aivan käsittämättömän paljon 
suurempaa kuin enkelit tai suurimmatkaan Herran palvelijat.

Vääristyneet enkelikäsitykset
Meille vertailu enkeleihin voi vaikuttaa oudolta, koska käsityksemme enkeleistä on 
paljossa vääristynyt.  Moderni  maailmankuva sijoitti  toisaalta hyvät  enkelit  lasten-
kammarin  harmittomiksi  kiiltokuvaenkeleiksi  lapsenkasvoineen ja  pikku siipineen. 
Toisaalta se sijoitti  riivaajat eli pahat enkelit, demonit psykiatrisille osastoille. Nyt-
temmin uususkonnollisuus on nostanut enkelit taas samanlaiseen asemaan, mistä 
Paavali varoitti Kolossalaiskirjeessä:

Älköön teidän voittopalkintoanne riistäkö kukaan, joka on mieltynyt nöyryyteen ja 
enkelien palvontaan, on näkyjensä vallassa ja lihallisen mielensä turhaan paisutta-
ma eikä pitäydy Kristukseen, joka on pää ja josta koko ruumis, nivelten ja jänteiden 
avulla koossa pysyen, kasvaa Jumalan antamaa kasvua. (Kol. 2:18-19)

Esimerkkinä nykyisestä  enkelienpalvonnasta  pieni  katkelma Ylen laulajatar  Kirsi 
Rannon haastattelusta:



12

”Vuonna 2004 tapahtuneen loppuunpalamisen jälkeen Rannon elämässä alkoi vai-
he, jota hän itse kutsuu enkelipoluksi. Rannon äidin ystävä oli kylässä ja kertoi käy-
neensä enkelitulkitsijan vastaanotolla. Kahden viikon päästä Ranto itse istui jo tulkit-
sijan luona. 
– Siellä koin enkelien läsnäolon ensimmäisen kerran. Siitä tuli suunnaton helpotus: 
ihanaa että tämä fyysinen maailma ei ole ainoa totuus.
Ranto ryhtyi myös itse järjestämään enkeli-iltoja. Aluksi mukana oli sekä naisia ja 
miehiä, mutta myöhemmin enkelijumalatarillat keskittyivät naisten voimaannuttami-
seen.”

Uususkonnollisuudella on monenlaista näyttöä toimivuudestaan ja merkillisistä ko-
kemuksista, joita se tarjoaa. Niissä ollaankin todellisuudessa tekemisissä langennei-
den enkelien eli demonien kanssa. Ne lähestyvät valkeuden enkelien hahmossa, 
mutta vievät ihmisen ennemmin tai myöhemmin syvään pimeyteen.

Enkelit Raamatussa
Voidaksemme ymmärtää kirjeen kirjoittajan vertailun, meidän tulee nähdä, millaisen 
kuvan Raamattu niistä antaa. Jeesus kuvaa heitä Jumalan luomina henkiolentoina, 
joilla ei ole ruumiita eikä taipumusta ruumiisiin, ja kuitenkin he voivat ottaa ruumiita 
ja esiintyä niissä, kun Jumala tahtoo. He ovat henkiä, ruumiittomia, älyllisiä, aktiivi-
sia, olentoja. He ovat ylivertaisia viisaudessa ja voimassa. 

Enkelit ovat Kolminaisuuden alaisia palvelevia henkiä, jotka toteuttavat jumalallista 
tahtoa. He ovat jumalallisen kaitselmuksen palvelijoita. Enkelit lähetetään tätä tar-
koitusta varten - palvelemaan niitä, jotka tulevat olemaan pelastuksen perillisiä.

Enkelit  ilmestyvät monissa pelastushistorian taitekohdissa miehen hahmossa. Ta-
vallisilla enkeleillä ei ole siipiä tosin kuin serafeilla taivaassa. Enkeli puhutteli Aabra-
hamia. Enkelien välityksellä Jumala antoi lain Moosekselle. Enkelit ylistivät Jeesuk-
sen syntymää ja olivat Jeesuksen haudalla kuuluttamassa ylösnousemuksen voit-
toa. Enkelit toimivat Ilmestyskirjassa kosmisten tuomioiden toimeenpanijoina. Enke-
lit kokoavat myös kaikki pelastetut Jeesuksen toisessa tulemisessa Herran luo. En-
keleitä kuvataan sotajoukkona, he ovat väkeviä. Enkelit laulavat kirkkaudessa Ju-
malan ja Kristuksen ylistystä.

Enkeleistä hän sanoo: "Hän tekee enkelinsä tuuliksi ja palvelijansa tulenliekiksi" (7). 
Jumala hallitsee kaikkia luonnonilmiöitä ja käyttää sen toteuttamiseen myös enkelei-
tään.

Eivätkö he kaikki ole palvelevia henkiä, palvelukseen lähetettyjä niitä varten, jotka 
saavat periä pelastuksen? (14)

Uskovien elämässä enkeleillä on tärkeä tehtävä varjella heitä. Jeesus korostaa, mi-
ten jokaisella lapsella on oma suojelusenkelinsä, jolla on suora pääsy Jumalan kas-
vojen eteen. Toisaalta enkeleillä ei ole välittävää tehtävää Jumalan ja ihmisen välil-
lä, kun on kysymys synnistä. Vain Jeesus Kristus, joka on meidän syntimme sovitta-
nut Golgatan ristillä, on Välimiehemme, jonka kautta pääsemme Isän sydämelle as-
ti. Siksi Raamattu kieltää meitä suuntaamasta rukouksiamme enkeleille. 



13

Enkeli varoitti
Tapasin jokin aika sitten uskovan ystäväni, joka sanoi minulle: ”Haluan kertoa sinul-
le erään kokemukseni, jos uskot enkeleihin. Muille en kerro.” Sanoin, että Raama-
tun perusteella uskon enkeleihin, joten hän selitti:

”Meidän talossa tapahtui  onnettomuus,  jossa talon omistaja  kuoli  häkämyrkytyk-
seen. Talon lämmitys ei jostain syystä toiminut, joten omistaja tuli aamusella ja meni 
kellarin pannuhuoneeseen. Siellä hän yritti korjata vikaa ja sen seurauksena kella-
rista nousi savua. Menin kellariin katsomaan, mikä on tilanne. Omistaja makasi lat-
tialla kuolleena. Silloin kuulin selkeällä miehen äänellä sanat: ”Täältä heti ulos!” Kii-
pesin toiseen kerrokseen huoneistoani kohti, mutta tuuperruin portaiden yläpäähän. 
Selvisin kuitenkin häkämyrkytyksestä, koska tottelin tuota ääntä. Se oli enkelin ääni 
minun pelastamisekseni.” 

Enkelit todellakin varjelevat Herran omia nimenomaan niissä monissa vaaroissa, joi-
den keskellä me päivittäin vaellamme. Useimmiten emme kuitenkaan ole tietoisia 
niiden palvelusta. Joskus vasta jälkikäteen havahdumme sen näkemään. 

Enkeleitä suurempi
Kirjeen kirjoittajan viesti on meille siis se, että meille puhuva Jeesus Kristus on jo-
tain  suunnattomasti  enemmän ja  suurempaa kuin  enkelit.  Hän aloittaa  vertailun 
näin:
Hänestä on tullut niin paljon enkeleitä suurempi kuin hänen perimänsä nimi on hei-
dän nimeään jalompi. Kenelle enkeleistä Jumala on koskaan sanonut: "Sinä olet mi-
nun Poikani, tänä päivänä minä sinut synnytin", tai: "Minä olen oleva hänen Isänsä, 
ja hän on oleva minun Poikani"? (4-5)

Kristuksesta sanotaan: ”Sinä olet minun Poikani, tänä päivänä minä olen sinut syn-
nyttänyt”  (Ps. 2:7). Lause on Vanhan testamentin tapa kuvata sekä Hänen synty-
mistään Isästä  iankaikkisessa menneisyydessä että  hänen ylösnousemustaan ja 
hänen juhlallista  vihkimistään  kuninkaalliseen  valtakuntaansa taivaaseen astumi-
sessa sekä istumisessa Isän oikealla puolella. Mitään tällaista ei kuitenkaan kos-
kaan sanottu enkeleistä, sillä Kristus on perinyt Isän olemuksen, jumaluuden.

Kristuksesta sanotaan edelleen, mutta ei koskaan enkeleistä: "Minä olen oleva hä-
nen Isänsä, ja hän on oleva minun Poikani"? (2.Sam.7:14) Se ei tarkoita ainoastaan 
sitä, että Jeesus on Isän Poika, luonnostaan ja ikuisesta lupauksesta, vaan myös 
sitä, että Jeesuksen lapseus tulee olemaan jokaisen armoon perustuvan suhteen 
syy ja perusta Jumalan ja langenneen ihmisen välillä.

Enkelit ylistävät Jeesusta
Ja  taas,  kun  hän  tuo  esikoisensa  maailmaan,  hän  sanoo:  "Kumartukoot  hänen 
eteensä kaikki Jumalan enkelit." (6) 

Kun Jeesus syntyi tähän maailmaan, enkelien tehtävä oli seurata ja kunnioitta Hän-
tä. Niin sitten tapahtuikin Betlehemin kedolla paimenten silmien edessä. Edelleen 
enkelit palvoivat Häntä ylösnousemuksessa samoin kuin Hän astui taivaaseen astu-
misen yhteydessä välittäjäkuninkuuteensa. Taivaassa enkelit antavat jatkuvasti ylis-
tyksen ja kunnia Kristukselle:



14

Minä näin enkeleitä ja kuulin monien enkelien äänen valtaistuimen, olentojen ja van-
hinten ympäriltä. Heidän lukumääränsä oli kymmenentuhatta kertaa kymmenentu-
hatta ja tuhat kertaa tuhat, ja he sanoivat voimakkaalla äänellä: "Karitsa, joka on 
teurastettu, on arvollinen saamaan voiman, rikkauden, viisauden, väkevyyden, kun-
nian, kirkkauden ja ylistyksen." (Ilm. 5:11-12)

Lopulta kun Jeesus tulee tuomitsemaan maailmaa, silloin korkeimmat luodut palvo-
vat Häntä. Jumala ei salli sellaisen enkelin pysyä taivaassa, joka ei alistuisi Kristuk-
selle ja palvoisi häntä. Lopulta Isä saa langenneet enkelit ja hukkumaan tuomitut ih-
miset tunnustamaan Kristuksen jumalallisen voiman ja auktoriteetin ja lankeamaan 
hänen eteensä:
Sen (Jeesuksen alentumisen ja kärsimisen) tähden Jumala onkin korottanut hänet 
korkealle ja antanut hänelle nimen, kaikkia muita nimiä korkeamman, niin että jokai-
sen polven on notkistuttava Jeesuksen nimeen, niin taivaassa kuin maan päällä ja 
maan alla, ja jokaisen kielen on tunnustettava Isän Jumalan kunniaksi, että Jeesus 
Kristus on Herra. (Fil. 2:9-11)

Poika on Jumala
...mutta Pojasta (Jumala sanoo):  "Jumala, sinun valtaistuimesi pysyy aina ja ian-
kaikkisesti, ja sinun valtakuntasi valtikka on oikeuden valtikka. (8)

Tässä lainataan Psalmia 45:7-8. Siinä Jumala suurella mielihyvällä ja kiintymyksellä 
julistaa Kristuksen todellisen jumaluuden ja kunnian: Sinun valtaistuimesi, Jumala. 
Tässä yksi henkilö kutsuu toista henkilöä Jumalaksi, oi Jumala. Jos Isä Jumala julis-
taa Hänet sellaiseksi, hänen täytyy olla todella ja totisesti sellainen. Sillä Jumala 
kutsuu henkilöitä ja asioita sellaisiksi, kuin ne ovat. Siksi meidän tulee tunnustaa ja 
kunnioitta häntä Jumalana. Jos Jeesus ei olisi ollut Jumala, Hän ei olisi koskaan so-
pinut tekemään välittäjän työtä eikä kantamaan välittäjän kruunua. 

Samalla Jumala ilmoittaa hänen arvokkuutensa ja valtansa, sillä Hänellä on valtais-
tuin, valtakunta ja valtakunnan valtikka. Hänellä on kaikki oikeudet, valta, auktori-
teetti ja voima sekä luonnon, armon ja kirkkauden Jumalana että välittäjänä. 

Edelleen Jumala julistaa Kristuksen vallan ja arvokkuuden ikuisen keston, joka pe-
rustuu Hänen jumaluuteen: Kristuksen valtaistuin pysyy iankaikkisesti ja ikuisesti, 
iankaikkisesta iankaikkiseen, läpi kaikkien aikakausien, huolimatta kaikista maan ja 
pimeyden yrityksistä horjuttaa ja kukistaa se. Se kestää läpi kaikkien ikuisuuden lo-
puttomien aikakausien, kun aikaa ei enää ole. Kaikki maalliset valtaistuimet horjuvat 
ja lopulta kaatuvat, mutta Kristuksen valtaistuin säilyy iäti.

Kristuksen oikeudenmukaisuus
Sinä rakastit vanhurskautta ja vihasit laittomuutta. (9)

Jumala ilmoittaa Kristuksesta, että hänen hallintonsa on täydellisen oikeudenmu-
kaista. Se lähtee Hänen persoonansa oikeudenmukaisuudesta, olemuksellisesta ja 
ikuisesta rakkaudesta vanhurskauteen sekä vääryyden vihaamisesta. Se ei johdu 
varovaisuus- tai etunäkökohdista, vaan sisäisestä ja järkkymättömästä periaattees-
ta: Kristus tuli täyttämään kaiken vanhurskauden, tuomaan ikuisen vanhurskauden. 
Hän oli oikeudenmukainen kaikissa teissään ja pyhä kaikissa teoissaan. 



15

Jeesuksen opetukset Vuorisaarnassa osoittavat millaista on todellinen oikeudenmu-
kaisuus, joka ei nouse omien oikeuksiensa vaatimisesta vaan rakkaudesta itse to-
tuuteen. Rakkaus niitä kohtaan, jotka kärsivät vääryyttä edellyttää, että vihaamme 
laittomuutta ja kaikkea pahaa. Kristuksen viha on Hänen rakkautensa kääntöpuoli. 
Rakkaus Herraa kohtaan ilmenee meidänkin elämässämme pahan ja synnin vihaa-
misena. Jumalan rakkaus vaatii, että vääryyttä kärsineet saavat oikeutta. Viimeisellä 
tuomiolla  Jeesus  tuo  lopullisen  oikeuden  kaikille  ihmisille  ja  koko  maailman-
kaikkeuteen.

Iloöljyllä voideltu Kristus
Sinä rakastit vanhurskautta ja vihasit laittomuutta. Sen tähden Jumala, sinun Juma-
lasi, on voidellut sinua iloöljyllä enemmän kuin kumppaneitasi." (9)

Nimi Kristus, Messias merkitsee voideltua. Jumalan voitelu Kristukselle merkitsee 
sekä sitä, että Jumala teki Hänet päteväksi Välittäjän virkaan Pyhällä Hengellä ja 
kaikilla armoillaan. Jumala vihkii hänet virkaan voitelulla kuten profeetat, papit ja ku-
ninkaat. Jumala, sinun Jumalasi, vahvistaa Kristuksen välittäjän virkaan Isän ja Po-
jan välisessä lunastus- ja rauhanliitossa. Jumala on Kristuksen Jumala, koska Kris-
tus on myös ihminen ja välittäjä. 

Kristuksen voitelu tapahtui ilon öljyllä, mikä merkitsee sitä iloa ja riemua, jolla Kris-
tus otti ja suoritti välittäjän viran. Se sisälsi myös sen ilon, jonka Hän sai palkaksi 
palveluksestaan ja kärsimyksistään, sen kirkkauden ja ilon kruunun, jota hänen oli 
määrä kantaa ikuisesti kuoleman kärsimyksen jälkeen. 

Keitä ovat Kristuksen kumppanit? Onko hänellä vertaisia? Ei Jumalana, paitsi Isä ja 
Henki, mutta näitä ei tässä tarkoiteta. Ihmisenä hänellä on kuitenkin vertaisiaan, ja 
voideltuna hänellä on vertaisiaan, mutta hänen voitelunsa on ylivertainen kaikkiin 
muihin. 

 Jeesus on enkelien yläpuolella, joiden voidaan sanoa olevan hänen työtove-
reitaan, koska he ovat Jumalan poikia luomistyön kautta ja Jumalan sanan-
saattajia, joita hän käyttää palveluksessaan. 

 Hän on kaikkien profeettojen, pappien ja kuninkaiden yläpuolella, jotka on 
koskaan voideltu öljyllä Jumalan palvelukseen maan päällä. 

 Hän on kaikkien pyhien yläpuolella, jotka ovat hänen veljiään, saman Isän 
lapsia, koska hän oli heidän kanssaan osallinen lihasta ja verestä. 

 Hän on kaikkien niiden yläpuolella, jotka olivat sukua hänelle ihmisenä, kaik-
kien Daavidin suvun, koko Juudan heimon, kaikkien hänen lihallisten veljien-
sä ja sukulaistensa yläpuolella. 

Kaikilla muilla Jumalan voidelluilla oli Henki vain tietyssä mitassa. Kristuksella oli 
Henki ilman mitään rajoituksia. Kukaan ei siis tee työtään niin kuin Kristus, kukaan 
ei nauti siitä niin paljon kuin Kristus, sillä hänet oli voideltu ilon öljyllä enemmän kuin 
hänen kumppaninsa.

Muuttumaton Kristus
Ja: "Sinä, Herra, olet alussa perustanut maan, ja taivaat ovat sinun kättesi tekoja. 
Ne kaikki katoavat, mutta sinä pysyt. Ne kaikki vanhenevat kuin vaate. Kuin viitan 
sinä käärit ne kokoon, kuin vaatteen, ja ne muuttuvat. Mutta sinä olet sama, eivätkä 
sinun vuotesi lopu." (10-12)



16

Nyt kirjeen kirjoittaja lainaa Herran sanaa Psalmista 102:26-28), jossa julistetaan 
Herran  Jeesuksen  Kristuksen  kaikkivoipaisuus  sellaisena  kuin  se  ilmenee  sekä 
maailman luomisessa että sen muuttamisessa.

Herralla Kristuksella oli alkuperäinen oikeus hallita maailmaa, koska hän alussa loi 
maailman. Hänen oikeutensa välittäjänä oli Isän toimeksiannosta. Hänen oikeuten-
sa Jumalana Isän kanssa oli  ehdoton, koska se johtui  hänen luomisvoimastaan. 
Tämä valta hänellä oli ennen maailman alkua, ja hän käytti sitä antaessaan maail-
malle alun ja olemisen. Hän ei siis voinut olla itse osa maailmaa, sillä silloin hänen 
olisi ollut annettava itselleen alku.  Hän on ennen kaikkea muuta, ja hänessä kaikki 
pysyy voimassa.   (Kol.  1:17). Hän ei ollut ainoastaan kaiken yläpuolella voimas-
saan, vaan ennen kaikkea olemassaoloa. Siksi Hänen täytyy olla Jumala ja itses-
tään olemassa oleva. Hän loi maan perustukset, hän ei ainoastaan tuonut uusia 
muotoja jo olemassa olevaan aineeseen, vaan teki tyhjästä maan perustukset, aset-
ti voimaan luonnonlait. Hän ei ainoastaan perustanut maata, vaan myös taivaat ovat 
hänen kättensä tekosia, sekä asumukset että asukkaat, taivaan sotajoukot, itse en-
kelit. Siksi hänen täytyy olla äärettömän paljon ylempänä kuin ne.

Nyt  tämän  maailman  muuttuvuus  tuodaan  esiin  havainnollistamaan  Kristuksen 
muuttumattomuutta.  Tämä maailma on muuttuvainen, kaikki  luotu luonto on sitä. 
Maailma on käynyt läpi monia muutoksia, ja se tulee käymään läpi vielä lisää. Kaikki 
nämä muutokset tapahtuvat Kristuksen tahdosta ja johdolla: Ne katoavat, ne kaikki 
vanhenevat niin kuin vaate, niin kuin vaatteet, niin sinä taittelet ne, ja ne muuttuvat. 

Tämä meidän näkyvä maailmamme (sekä maa että näkyvä taivas) vanhenee. Eivät 
ainoastaan ihmiset, eläimet ja puut vanhene, vaan tämä maailma itse vanhenee ja 
kiiruhtaa kohti hajoamistaan. Se on menettänyt paljon kauneudestaan ja voimas-
taan. Se vanheni aikoinaan syntiinlankeemuksessa, ja siitä lähtien se on vanhentu-
nut ja heikentynyt, siinä on kuolevan maailman oireita. Mutta nyt sen hajoaminen ei 
ole täydellistä tuhoutumista, vaan sen muuttumista. 

Maailma katoaa
...maan, ja taivaat ovat sinun kättesi tekoja. Ne kaikki katoavat,…

Herra tulee eräänä päivänä ikään kuin käärimään kokoon koko nykyisen universu-
min. Se katoaa täysin, mutta sen sijaan saamme uuden taivaan ja uuden maan. 
Pietari kuvaa tapahtumaa näin:
Mutta Herran päivä tulee kuin varas. Silloin taivaat katoavat pauhinalla ja alkuaineet 
kuumuudesta hajoavat, maa palaa ja kaikki, mitä siihen on tehty. Koska tämä kaikki 
näin hajoaa, millaisia teidän tuleekaan olla pyhässä elämässä ja jumalanpelossa 
odottaessanne ja jouduttaessanne Jumalan päivän tuloa, tuon päivän, jonka voi-
masta taivaat hehkuen hajoavat ja alkuaineet kuumuudesta sulavat. Mutta hänen 
lupauksensa mukaan me odotamme uusia taivaita ja uutta maata, joissa vanhurs-
kaus asuu. (2. Piet. 3:10-13)

Me odotamme uusia taivaita ja uutta maata, jossa vanhurskaus asuu. Tämän ajatte-
lemisen tulee vieroittaa meidät nykyisestä maailmasta ja tehdä meidät valppaiksi, 
ahkeriksi  ja  halukkaiksi  tuota  parempaa maailmaa varten.  Meidän  tulee  odottaa 



17

Kristusta  muuttamaan  meidät  valmiiksi  tuota  lähestyvää  uutta  maailmaa  varten. 
Emme voi mennä siihen, ennen kuin olemme uusia luomuksia. 

Jeesuksen toisen tulemisen yhteydessä uskovat herätetään kuolleista ja nykyinen 
maa uudistetaan paratiisimaiseksi tuhanneksi vuodeksi. Sen jälkeen tapahtuu ylei-
nen ylösnousemus, viimeinen tuomio. Sen jälkeen nykyinen maapallo ja universumi 
korvataan uudella taivaalla ja uudella maalla, jotka ovat kyllä jo olemassa ja odotta-
vat vain sitä, että pelastetut pääsevät uudessa ylösnousemusruumiissa siirtymään 
niihin. Niissä Jumalan maja, uusi Jerusalem laskeutuu uuden maan päälle, niin että 
taivas ja maa yhtyvät täydellisesti. Pelastettuina pääsemme ikuiseen Jumalan kirk-
kauden läsnäoloon. 

Silloin (viimeisellä  tuomiolla)  Kuningas sanoo oikealla  puolellaan oleville:  'Tulkaa 
tänne, te Isäni siunaamat. Te saatte periä valtakunnan, joka on ollut valmistettuna 
teitä varten maailman perustamisesta asti. (Matt. 25:34)

Kristus on muuttumaton
Kristus on muuttumaton. Isä todistaa hänestä: ”Mutta sinä olet sama, eivätkä sinun 
vuotesi lopu.” Kristus on sama itsessään, sama eilen, tänään ja iankaikkisesti, ja 
sama kansalleen kaikissa aikojen muutoksissa. Me kohtaamme elämässämme jat-
kuvasti monenlaisia muutoksia, jotka saattavat ahdistaa meitä. Silloin saamme roh-
keasti tarttua siihen, että Herra ei muutu, Hänen armonsa ja hyvyytensä, Hänen to-
tuutensa ja valtasuuruutensa ovat muuttumattomat. Herran rakkautensa pysyvyys 
lohduttaa meitä kaikissa luonnon rappeutumisissa, joita voimme havaita itsessäm-
me tai ystävissämme, vaikka lihamme ja sydämemme raukeavat ja päivämme lä-
hestyvät loppuaan. Kristus elää huolehtiakseen meistä niin kauan kuin me elämme. 
Herran  omina  hengellinen  ja  iankaikkinen  elämämme  oln  kätkettynä  Kristuksen 
kanssa Jumalassa.

Jeesus odottaa
Kenelle enkeleistä hän on koskaan sanonut: "Istu minun oikealle puolelleni, kunnes 
minä panen vihollisesi sinun jalkojesi astinlaudaksi"? (13)

Heprealaiskirjeen kirjoittaja lainaa nyt  messiaanista Psalmia 110:1. Hän palaa sa-
maan psalmiin myös jatkossa. Isä sanoi nämä sanat Kristukselle, joka oli juuri sovit-
tanut kuolemallaan ja ylösnousemuksellaan ihmiskunnan synnit ja noussut ylös tai-
vaaseen Isän luokse: ”Ota vastaan kunnia, valta ja lepo, ja pysy välittäjävaltakuntasi 
hallinnossa, kunnes kaikki vihollisesi joko kääntymyksen kautta tulevat ystäviksesi 
tai jalkojesi astinlaudaksi.” 

Huomaa, että Kristuksella Jeesuksella on vihollisia, vihollisia jopa ihmisten keskuu-
dessa - vihollisia hänen suvereenisuudelleen, hänen asialleen, hänen kansalleen, 
sellaisia, jotka eivät halua hänen hallitsevan heitä. Älkäämme siis pitäkö sitä outo-
na, jos meillä on vihollisia. Kristus ei ole koskaan tehnyt mitään tehdäkseen ihmisis-
tä vihollisiaan. Hän on tehnyt paljon tehdäkseen heistä kaikista ystäviään ja Isänsä 
ystäviä, ja silti hänellä on vihollisia.



18

Kaikki  Kristuksen viholliset  tehdään hänen jalkojensa astinlaudaksi  joko nöyränä 
alistumisena ja täydellisellä alistamisella Hänen tahtoonsa, heittäytymällä Hänen jal-
kojensa juureen, tai täydellisenä tuhona. Hän talloo ne, jotka pysyvät itsepäisinä, ja 
talloo heidät maahan. 

Isä Jumala on sitoutunut tähän ja tahtoo nähdä sen tapahtuvan. Vaikka se ei tapah-
tuisikaan heti, se tulee varmasti tapahtumaan. Kristus odottaa sitä, ja niin kristitty-
jenkin on odotettava, kunnes Jumala on tehnyt kaikki tekonsa heissä, heidän hyväk-
seen ja heidän kauttaan. 

Kristus hallitsee ja hallitsee, kunnes tämä on tehty. Hän ei jätä yhtään suurta suun-
nitelmaansa kesken. Hän jatkaa valloittamista ja voittamista. Myös hänen kansal-
leen on ominaista jatkaa velvollisuuksiensa täyttämistä, olemalla sitä, mitä hän tah-
too heidän olevan, tekemällä sitä, mitä Hän tahtoo heidän tekevän, välttämällä sitä, 
mitä Hän tahtoo heidän välttävän, kantamalla sitä, mitä Hän tahtoo heidän kanta-
van, kunnes Hän tekee heistä kaikkien heidän hengellisten vihollistensa voittajia ja 
enemmän kuin voittajia.

Myöhemmin kirje kertoo, millaista muuta palvelua korotettu Kristus tekee Isän oi-
kealla puolella ennen toista tulemistaan, jona viholliset kukistetaan. Me joudumme 
siis vielä odottaessamme Hänen paluutaan taistelemaan syntiä, lihaa, maailmaa ja 
Saatanaa vastaan. Näissä taisteluissa korotettu Kristus kaiken aikaa tulee meitä Yli-
pappina puhuen puolestamme Isälle, rukoillen meidän puolestamme. Häneen kiinni-
tettynä on meidän lopullinen toivomme ja Hänen lähettämänsä Pyhän hengen vah-
vistamina voimme päästä voittajina perille Hänen kirkkauteensa.

Entä me?
Millaisena me näemme Herran Jeesuksen,  joka istuu nyt  Isän Jumalan oikealla 
puolella? Jos näemme Hänen suuruutensa, varmaan haluamme vaeltaa uskollisena 
Herralle, joka on meidätkin lunastanut synnin vallasta omalla kalliilla verellään Gol-
gatalla. 

Tunteaksemme henkilökohtaisesti Herraa paremmin, meidän tulee lukea Raamat-
tua, sillä Herra puhuu juuri sanansa kautta. Hakeutumalla myös seurakunnan yhtey-
teen saamme yhdessä muiden kanssa oppia tuntemaan Häntä yhä syvemmin.

Suuri pelastus   Hepr. 2:1-4

1. Sen tähden meidän tulee yhä tarkemmin pitää kiinni siitä, mitä olemme kuulleet, 
ettemme vain joutuisi virran viemiksi. 
2. Jos kerran enkelien kautta puhuttu sana pysyi lujana ja jokainen rikkomus ja tot-
telemattomuus sai oikeudenmukaisen palkan, 
3. kuinka me voisimme päästä pakoon, jos emme välitä tuosta niin suuresta pelas-
tuksesta, jonka itse Herra ensiksi julisti? Ne, jotka sen kuulivat, vahvistivat ja vä-
littivät sen meille, 
4. kun Jumala yhdessä heidän kanssaan todisti tunnusmerkeillä, ihmeillä ja monen-
laisilla väkevillä teoilla, jakamalla Pyhää Henkeä tahtonsa mukaan.



19

Osaatko kuunnella?
Onko sinun helppo kuunnella toisen ihmisen puhetta? Ainakin minulle se on yllättä-
vän vaikeaa. Ennen kuin toinen on ehtinyt toiseen lauseeseenkaan, minulla on kiu-
saus jo sanoa oma arvioni tai mielipiteeni. Miksi kuunteleminen on niin vaikeaa? 
Johtuisiko se siitä, että emme arvosta toista ihmistä kyllin vaan pidämme itseämme 
hiukan parempana kuin sitä, joka meille puhuu? Kaikkein ikävintä asia on kaikkein 
lähimmissä ihmissuhteissa, joissa on kysymys meille rakkaista ihmisistä. Olemme 
ehkä siinä määrin tottuneet heidän puheisiinsa, että annamme sanojen virrata toi-
sesta korvasta sisään ja toisesta ulos. Sillä kerromme heille, ettemme pidä heitä tär-
keinä vaan ainoastaan itseämme. Kuunteleminen edellyttää nöyryyttä ja rakkautta, 
joka haluaa asettua toisen alapuolelle ja kuunnella häntä kunnioittaen. 

Pahinta on jos uskovana olemme tottuneet kuuntelemaan Jumalan sanan julistusta 
niin sanotulla saarnakorvalla, mikä tarkoittaa sitä, että emme anna ajatustakaan sil-
le, että olisimme itse pyhän Jumalan puhuttelussa, vaan kiinnitämme huomiomme 
vain saarnaajaan, hänen tyyliinsä ja siihen, kuinka mielenkiintoisena pidämme hä-
nen puheitaan. Kaiken lisäksi tämä tapahtuu helposti myös Raamattua lukiessam-
me. Emme kuuntele Herraa vaan annamme sanan ikään kuin solista tai virrata sy-
dämemme ohi. Jos ja kun niin tapahtuu, se johtuu siitä, ettemme tajua, kuka meille 
puhuu. Pahimmillaan tilanne voi johtaa siihen, että paadumme Jumalan sanan kuu-
lemiselle. Jos kuitenkin pyrimme sitä soveltamaan, niin kohdistamme sen mielelläm-
me johonkin toiseen ihmiseen: ”Tuo sana olisi todella hyvää sille ja sille!” Samalla 
saatamme  huomaamattamme  paaduttaa  omaatuntoamme,  niin  ettei  lain  saarna 
enää kauhistuta eikä evankeliumin sana ilahduta sydäntämme.

Virran vietävät
Sen tähden meidän tulee yhä tarkemmin pitää kiinni siitä, mitä olemme kuulleet, ett-
emme vain joutuisi virran viemiksi. (1)

Sanoilla ”sen tähden” Heprealaiskirjeen kirjoittaja viittaa edelliseen lukuun, joka nos-
ti silmiemme eteen kirkastetun Herran Jeesuksen, joka istuu nyt Isän oikealla puo-
lella odottaen sitä, kunnes hänen vihollisensa alistetaan hänen jalkojensa astinlau-
daksi. Meille kuvattiin Jeesus maailman luojana, kaiken ylläpitäjänä, syntien sovitta-
jana ja ikuisena Majesteettina. Raamatussa puhuu juuri hän. Ratkaisevaa on aina, 
kuka puhuu, mutta juuri siksi on äärimmäisen tärkeätä kuunnella, mitä hän tahtoo 
meille tänään juuri omassa elämäntilanteessamme sanoa. Jumalan Sana on tarkoi-
tettu meille ankkuriksi, joka pitää meidät paikallaan, kun maailman elämän virta pyr-
kii sopeuttamaan meitä itsessään ja niin viemään meidät mukanaan. 

Jos annamme sanan kulkea korviemme ohi, joudumme virran vietäviksi. Elämämme 
suvantokohdassa se ei aluksi välttämättä tunnu suuremmalta muutokselta, mutta 
pikku hiljaa liukuessamme virtaus alkaakin nopeutua ja huomaamattamme olemme-
kin koskessa, jossa koko tähänastisen elämämme perusteet saattavat romahtaa ja 
voimme langeta syvälle ja kauas Jumalan elävästä sanasta. Siksi meidän tulee kal-
listaa korvamme Jumalan sanalle juuri nyt, kun hän meille puhuu ja meidän on siitä 
myös tehtävä oikeat johtopäätökset vaelluksemme suhteen.



20

Koko Vanhan testamentin läpi kulkee surullinen ja pyhää vihaa pursuava Jumalan 
sana: ”Miksi te ette kuulleet, kun puhuin teille?” Jeesus myös toistamalla toisti: ”Jol-
la on korva kuulla, kuulkoon!” Lukemattomat ihmiset ovat kyllä kuulleet sekä Juma-
lan lain sanan omassatunnossaan että pelastukseen kutsuvan evankeliumin sanan, 
mutta eivät siitä välittäneet. Mutta sama vaara uhkaa myös jo pitempäänkin Herran 
seurassa vaeltavaa. 

Masentuneet kristityt
Kirjeen saajathan kuuluivat heihin. He olivat aloittaneet matkansa Herran seurassa 
suurella innolla ja olivat levittäneet myös evankeliumia kanssamatkaajilleen, muille 
juutalaisille. Alussa he olivat jopa kansan suosiossa, kun heidän keskuudessaan ta-
pahtui merkillistä rukousten kuulemista, sairaiden paranemista ja muita tunnusteko-
ja. Mutta sitten tuuli oli kääntynyt. Ajoittain laumaan olivat iskeneet vainonkin aallot. 
Erityisen kipeänä nämä juutalaiskristityt olivat kokeneet sen, että heiltä evättiin jopa 
pääsy Herran temppelin Jerusalemissa. Heidän sydämiinsä oli pikkuhiljaa hiipinyt 
epäily, miten heidän itsensä käy maailman vihamielisyyden kasvaessa. Jotkut olivat 
alkaneet haikailla jopa paluuta vanhaan juutalaisuuteen, sen tuttuihin tapoihin var-
sinkin silloin, kuin myös Italian diasporassa (hajaannuksessa) he huomasivat joutu-
neensa vähemmistöksi myös oman kansansa keskuudessa. Katseet alkoivat kään-
tyä taaksepäin. Lamaannus ja masennus alkoi hiipiä uskovien sydämiin. 

Kirje on suunnattu noille voitontahtonsa menettäneille juutalaiskristityille, mutta on 
tänään erittäin ajankohtainen meille suomalaisille uskoville, jotka haluamme yhä pi-
tää kiinni Raamatun sanasta. Mekin olemme menettäneet yhteiskunnassamme ja 
jopa kirkossa suosiomme ja olemme kasvavan paineen alaisia. Meilläkin on todelli-
nen kiusaus antaa periksi aluksi ehkä pieneltä näyttävissä asioissa, mutta altistuen 
samalla vaaralle luopua itse suunnattoman suuresta pelastuksestamme, jotta mei-
dän olisi helpompi elää tässä yhteiskunnassa. Meidän on tarpeen juuri tässä tilan-
teessa nostaa katseemme siihen Herraan, joka meille puhuu sekä varoituksen että 
rohkaisun sanaa.

Laki ja sen tuomio
 Jos kerran enkelien kautta puhuttu sana pysyi lujana ja jokainen rikkomus ja totte-
lemattomuus sai oikeudenmukaisen palkan, ...(2)

Evankelisina kristittyinä meillä saattaa olla kiusaus ajatella, että Jumalan kymmenen 
käskyn  lain  noudattaminen  ei  ole  meille  enää  erityisen  tärkeää,  koska  olemme 
evankeliumissa saaneet armon ja anteeksiantamuksen. Mutta Jeesus itse vakuut-
taa, ettei hän ole tullut lakia kumoamaan vaan täyttämään sen. Vaikka uskovina 
emme kykenekään omassa voimassamme lakia täyttämään, laki on edelleen Juma-
lan pyhä käsky ja sisältää sen, mitä rakkaus on olemukseltaan. Rakkaus täyttää 
lain. Jos siis olemme pelastuneet ja saaneet syntimme anteeksi ja Jeesuksen täy-
dellisen elämän ja Golgatan uhriveren sovituksen kautta täydellisen lahjavanhurs-
kauden ja Pyhän Hengen uuden elämän sydämeemme, niin Herran Hengen synnyt-
tämä rakkaus alkaa vaikuttaa meidän elämässämme juuri kymmenen käskyn lain 
noudattamista.



21

Jumalan laki on siis yhä voimassa noudattavatpa ihmiset sitä tai eivät. Sen rikkonut 
joutuu edelleen vastaamaan viimeistä piirtoa myöten omista teoistaan ja saa täs-
mälleen omien tekojensa mukaisen rangaistuksen viimeisellä tuomiolla. Iankaikki-
nen kadotustuomion Herran tulessa on täydellisen oikeudenmukainen jokaiselle ih-
miselle, joka ei ole saanut osakseen pelastusta Kristuksessa ja joka ei ole pitänyt 
kiinni saamastaan lahjasta loppuun asti. 

Kirjeen kirjoittaja korostaa vielä tässäkin yhteydessä, että laki on annettu enkelin vä-
lityksellä Moosekselle. Vanhassa liitossa puhui Herra itse ”minä”-muotoa käyttäen, 
vaikka lain välittäjänä toimikin enkeli. Enkelin arvovaltaa vastaan nouseminen tuot-
taa kadotustuomion. Kuinka suuri vaara onkaan silloin kysymyksessä, jos hylkääm-
me itse Herran Jeesuksen, jossa Jumala itse tuli luoksemme ja jossa hän puhuu 
meille nyt. 

Suuri pelastus
...kuinka me voisimme päästä pakoon, jos emme välitä tuosta niin suuresta pelas-
tuksesta, jonka itse Herra ensiksi julisti? (3) 

Koko Uusi testamentti todistaa meille ”suuresta pelastuksesta”. Se on pelastus mei-
dän käsittämättömän suurista synneistämme, joiden vuoksi  ansaitsemme ikuisen 
kadotuksen Jumalan vihan palavassa tulessa. Synnin suuruus ei ole niinkään siinä, 
miten paljon ja kuinka usein teemme syntiä, vaan ennen kaikkea siinä, että synti on 
aina nousemista kapinaan maalimankaikkeuden Luojaa ja ikuista Majesteettia vas-
taan. Jeesus otti kantaakseen koko ihmiskunnan kaikkien miljardien ihmisten synnit, 
jotka painoivat  hänet  Golgatan ristillä  Isän Jumalan hylkäystuomion alle.  Jeesus 
joutui juomaan jokaisen ihmiskunnan ihmisen tekemän synnin ja laiminlyönnin, jo-
kaisen väärän ajatuksen ja tunteen, tuomion aivan viimeistä pisaraa myöten. Juuri 
niin paljon kuin ihmiskunta ikinä on kyennyt tekemään syntiä, juuri niin kovan ran-
gaistuksen Jeesus joutui Jumalan tulessa ristin puulla kärsimään. Jeesuksen tuska 
oli iankaikkisen syvää, niin syvää, että meiltä menee ikuisuuden verran taivaassa ai-
kaa ylistääksemme häntä Golgatalla ilmestyneen Jumalan rakkauden syvyydestä.

Jeesuksen hankkima pelastus on myös suunnattoman suuri siunauksiltaan. Hänen 
lunastustyönsä seurauksena koko ihmiskuntaa varten valmistettiin pääsy iankaikki-
seen kirkkauteen, osallisuuteen Kristuksen perinnöstä. Keneltäkään ei vaadita mi-
tään lisämaksua, jokainen, joka uskossa tulee Jeesuksen luokse ja jättäytyy Jee-
suksen pelastustekojen varaan, saa Jumalan lapsen ihmeellisen osan. Jos lunas-
tusmaksu oli äärettömän suuri, niin siunaus on myös mittamaton autuus, täydellinen 
puhtaus, elämä taivaallisessa ylösnousemusruumiissa uudessa maassa ja uudessa 
taivaassa. 

Pelastus on myös suuri siksi, että sen suorittaja on iankaikkinen Jumala Isä, Poika 
ja Pyhä Henki. Isä, joka vihaa syntiä ja syntistä ihmistä pyhässä oikeudenmukaisuu-
dessaan, astuu omassa Pojassaan ihmisyyteen ja ottaa pohjattomassa laupeudes-
saan ja hyvyydessään päällensä ihmiskunnan koko synnin, tyhjentää oman vihansa 
syntiä kohtaan omaan rakkaaseen Poikaansa meidän sijastamme. Pyhässä Hen-
gessä antamansa sanan kautta hän vetää syntisiä ihmisiä pelastuksen osallisuu-
teen vaikuttaen heissä tahdon tunnustaa syntinsä ja turvautua yksin Jeesuksen ris-
tinuhriin. Pelastus on alusta loppuun kokonaan pyhän kolminaisen Jumalan työtä, 
sanoinkuvaamattoman suuri lahja.



22

Pelastus on suuri myös sen tähden, että sen toteuttamisesta Jumala yksin saa kun-
nian. Koko maa ja taivas, enkelit ja pelastetut tulevat ikuisesti ylistämään ja kiittä-
mään Herran pyhää nimeä taivaan kirkkaudessa hänen pelastusteoistaan. Pelastus 
on suuri myös siksi, että ei ole ketään sellaista eikä mitään sellaista, joka voisi erot-
taa siihen turvaavat Jumalan Kristuksessa ilmaisusta rakkaudesta. Se ei myöskään 
tunne mitään poikkeusta siihen nähden, kuka ja millainen ihminen voi päästä siitä 
osalliseksi.  Se tarjotaan jokaiselle,  sillä sen suuruus riittää jokaiselle.  Jeesuksen 
veri riittää sinunkin pelastukseksesi. Pelastus on suuri sikälikin, että se sulkee pois 
kaikki muut pelastumisen mahdollisuudet. Ei ole mitään muuta tietä Isän luo kuin 
Jeesus. Tie on auki jokaiselle, joka uskossa turvautuu Jeesukseen.

Kuinka pääset pakoon?
...kuinka me voisimme päästä pakoon, jos emme välitä tuosta niin suuresta pelas-
tuksesta,…

Niille, jotka eivät välitä Jeesuksen valmistamasta pelastuksesta, ei ole mitään muu-
ta armon ovea tarjolla. Heidän syntiensä puolesta ei tule enää muuta uhria. He ovat 
peruuttamattomasti kadotettuja. He jäävät sanattomiksi ja oman omantuntonsa tuo-
mitsemiksi, jopa suurempaan kurjuuteen kuin ne, jotka laiminlöivät lain auktoriteetin 
tai tekivät syntiä ilman lakia. Tällaisten kurjuuden väistämättömyys ilmaistaan kysy-
myksen muodossa:  Miten me pääsemme pakoon? Se vetoaa järkeen ja syntisten 
omaantuntoon. Se on haaste jokaiselle. 

On jotenkin järkyttävää, että myös kerran Jeesuksen luokse uskossa tulleille kristi-
tyille täytyy antaa varoitus siitä, että he voivat kulkeutua ja ajautua tuon suunnatto-
man armon ihmeen, pelastuksen ohi, paaduttaa sydämensä ja päätyä tilaan, jossa 
he eivät välitä mitään pelastuksesta. Voiko armon ihmeen kokenut, pelastuksesta 
osalliseksi päässyt joutua niin hirveän vakavaan tilaan? Sehän merkitsee tietoista 
Jumalan armon hylkäämistä, selkänsä kääntämistä Jumalan totuudelle ja johtaa lo-
pulta helvetin tulen kauhuihin. Tällaisen varoituksen Heprealaiskirje nyt meille antaa 
ei vain tässä, vaan myös jatkossa:

Jos me tahallamme jatkamme synnin tekemistä päästyämme tuntemaan totuuden, 
ei ole enää uhria meidän syntiemme tähden vaan kauhea tuomion odotus ja tulen 
kiivaus, joka syö vastustajat. Joka hylkää Mooseksen lain, sen on armotta kuoltava 
kahden tai kolmen todistajan sanan nojalla. Kuinka paljon ankaramman rangaistuk-
sen  ansaitseekaan mielestänne se,  joka  tallaa  jalkoihinsa  Jumalan  Pojan,  pitää 
epäpyhänä liiton veren, jossa hänet on pyhitetty, ja pilkkaa armon Henkeä! Mehän 
tunnemme hänet, joka on sanonut: "Minun on kosto, minä olen maksava", 
ja vielä: "Herra on tuomitseva kansansa." Kauhistuttavaa on langeta elävän Juma-
lan käsiin. (10:26-31)

Katsokaa, ettette torju luotanne häntä, joka puhuu. Jos kerran isät eivät päässeet 
pakoon torjuessaan luotaan hänet, joka ilmoitti Jumalan tahdon maan päällä, vielä 
vähemmän pääsemme pakoon me, jos käännymme pois hänestä, joka ilmoittaa sen 
taivaista. (12:25)

Kirjoittaja vahvistaa varoituksensa vakavuutta muistuttamalla siitä, kuka pelastuk-
sen meille julisti: ….suuresta pelastuksesta, jonka itse Herra ensiksi julisti?Kysymys 



23

ei ollut vain Vanhan liiton laista ja profeetoista, vaikka heidänkin varoituksista mei-
dän tulee ottaa varten. Mutta kirkkauden Herra itse astui alas meidän keskellemme 
ja julisti meidän ymmärtämillämme sanoilla ja tunnusteoilla pelastuksen sanoman. 
Meille  ei  jää mitään puolustusta  hänen edessään viimeisellä  tuomiolla,  ellemme 
kuuntele hänen puhettaan nyt.

Voiko luopumus tapahtua meille?
Joku  kysyy  varmaankin,  voiko  meille,  jotka  olemme Jumalan  armosta  päässeet 
osalliseksi Jumalan valmistamasta suuresta pelastuksesta, tapahtua jotain niin hir-
veätä, että luovumme siitä, menetämme uskon ja pelastuksen? Voimmeko ylipään-
sä olla varmat pelastuksestamme, jos tällainen vaara meitä alati  uhkaa? Onhan 
Jeesus itse luvannut antaa omilleen Pyhän Hengen asumaan sydämissämme ikui-
sesti. Eihän mikään tai kukaan voi erottaa Kristuksessa olevia Jumalan rakkaudesta 
eikä heitä uhkaa mitään kadotustuomiota. Totta on, että Herran sana lupaa meille 
horjumattoman pelastuksen.

Ovatko uskoville annetut varoitukset se Herran tapa, jolla hän haluaa ajaa meitä 
yhä läheisemmin turvaamaan yksin häneen? Onko niiden tarkoitus viedä meitä py-
hään pelkoon Jumalan edessä. Paavalihan kirjoittaa: ...ahkeroikaa peläten ja vavis-
ten oman pelastuksenne hyväksi. Jumala itse vaikuttaa teissä tahtomisen ja tekemi-
sen, että hänen hyvä tahtonsa tapahtuisi. (Fil. 2:12-13)

Toisaalta Jeesus kylväjävertauksessa puhuu niistä, jotka vain hetken iloitsevat Ju-
malan sanasta, niistä, jotka vaikeuksien tullen luopuvat ja niistä, joiden uskon tukah-
duttaa rikkaus ja elämän korskeus. Voidaan tietenkin kysyä, ovatko ne jotka luopu-
vat koskaan päässeetkään pelastavaan uskoon asti. Toisaalta ehkä juuri meille sa-
nan äärellä oleville kuuluu erityisellä tavalla varoitus, jotta me pääsisimme kärsivälli-
syydellä syvää hedelmää kantaviksi uskoviksi. Jos kuitenkin olemme sanan otta-
neet  vastaan,  Herra  varoittaa  meitä  päästämästä  siitä  irti  ja  joutumasta  tämän 
maailman tuuliajolle.

Apostolinen usko
Ne, jotka sen (evankeliumin) kuulivat, vahvistivat ja välittivät sen meille, kun Jumala 
yhdessä heidän kanssaan todisti tunnusmerkeillä, ihmeillä ja monenlaisilla väkevillä 
teoilla, jakamalla Pyhää Henkeä tahtonsa mukaan. (3-4)

Nyt kirjeen kirjoittaja osoittaa, mihin perustuu evankeliumin ja samalla koko Uuden 
testamentin  arvovalta.  Evankeliumi  on  sanoma  Jeesuksen  kärsimyskuolemasta 
meidän syntiemme sovituksesi, hänen hautaamisestaan, hänen ylösnousemukses-
taan ja ilmestymisestään apostoleille ja yli 500 opetuslapselle. Jeesuksen pelastus-
teot tapahtuivat Vanhan testamentin kirjoitusten lupausten toteutumisena. Jeesus 
itse julisti evankeliumin ennen kärsimistään ja selitti sen merkityksen meidän pelas-
tukseksemme ylösnousemuksensa  jälkeen.  Sen  jälkeen  apostolit  lähtivät  julista-
maan sanomaa Jumalan todistaessa ihmein, että evankeliumi on Jumalan voima ih-
misten pelastukseksi ja sen, että juuri apostolien välittämä Uuden testamentin ilmoi-
tus  on Herran itsensä meille  valmistama.  Paavali  puhuu noista  ihmeistä  nimen-
omaan apostolin  arvovallan  todisteena:  Onhan apostolin  tunnusteot  tehty  teidän 
keskuudessanne kaikella kestävyydellä, tunnusmerkein, ihmein ja voimateoin.  (2. 
Kor. 12:12)



24

Jumala todisti apostolien arvovallan tunnusmerkkien avulla, merkein hänen armolli-
sesta läsnäolostaan heidän luonaan ja hänen voimastaan, joka vaikuttaa heidän 
kauttaan. Edelleen Herra todisti ihmeillä, teoilla, jotka ylittävät luonnon voiman ja 
luonnon kulun,  jotka täyttävät  katsojat  ihmetyksellä  ja  ihailulla,  herättävät  heidät 
seuraamaan saarnattua oppia ja tutkimaan sitä. Monenlaisilla voimateoilla kaikkival-
tias Vaikuttaja näyttäytyi kiistattomasti apostolien toiminnassa. Pyhän Hengen lahjat 
mahdollistivat ja innostivat heitä tekemään sitä työtä, johon heidät oli kutsuttu. Kai-
ken tämän Jumala vaikutti oman tahtonsa mukaan. Jumalan tahto oli, että meillä oli-
si  varma pohja uskollemme ja vahva perusta toivollemme, kun otamme vastaan 
evankeliumin. Niin kuin lain antamisen yhteydessä oli merkkejä ja ihmeitä, joilla Ju-
mala todisti sen auktoriteetin ja erinomaisuuden, niin hän todisti evankeliumista vie-
lä useammilla ja suuremmilla ihmeillä.

Huomautus
Moni tämän ajan liberaali sanoo kyllä uskovansa Jeesuksen opetuksiin, mutta väit-
tää Paavalia ja muita apostoleita vain erehtyviksi aikansa ihmisiksi. Heprealaiskirje 
torjuu sellaisen ajattelun mahdottomana. Hyljätessään apostolisen todistuksen ihmi-
nen hylkää myös Jeesuksen. Itse asiassa sellainen ihminen nousee itse Jumalan 
todistusta vastaan.

Tässä yhteydessä on huomautettava, että apostolien kuoleman jälkeen apostoliset 
merkit loppuivat, sillä Uusi testamentti lopullisena Jumalan ilmoituksena oli valmis. 
Se ei kuitenkaan merkitse sitä, että Pyhän Hengen muut armolahjat olisivat lakan-
neet toimimasta seurakunnan keskellä. Mutta niillä ei sen jälkeen ole ollut uuden il -
moituksen merkitystä, vaan niiden kautta Jumala edelleen osoittaa ihmisille synnin 
ja taivuttaa ihmisiä parannukseen. Niiden välityksellä hän myös antaa omilleen joh-
datusta elämään, kun he haluavat soveltaa Raamatun sanaa joko seurakuntansa tai 
omaan henkilökohtaiseen vaellukseensa. Tärkeää on muistaa, että pelastuksen lah-
ja on sama jokaiselle uskovalle, mutta Pyhä Henki jakaa erilaisia armolahjoja kulle-
kin uskovalle yhteiseksi rakennukseksi. Niiden määrästä ja suuruudesta Pyhä Henki 
päättää itse, vaikka niitä saakin Herralta rukoillen pyytää.

Sanasta vaarin otto
Koko Heprealaiskirjeen sanoma tiivistyy siihen, että meidän tulee suunnata mielem-
me Kristukseen ja ottaa vaarin Hänen sanastaan. Käytännössä se merkitsee ensik-
sikin sitä, että luemme Raamattua niin, että katselemme Herraa Sanan peilistä ru-
koillen: ”Herra näytä minulle, millainen sinä olet!” Herran kasvoja katsellessa Pyhä 
Henki alkaa muuttaa meitä Kristuksen kuvan kaltaisuuteen. Siksi Heprealaiskirjekin 
toistuvasti nostaa katseemme häneen, joka sanassa puhuu meille. 

Edelleen sanasta kiinni pitäminen merkitsee sitä, että emme anna minkään harhan 
tai aikamme virtauksen viedä meitä pois evankeliumin muuttumattomasta sanomas-
ta. Tietenkin se merkitsee myös sitä, että päivittäin taivumme parannukseen omista 
synneistämme ja hakeudumme säännöllisesti seurakunnan yhteyteen. Niin tehden 
Herra antaa voimaa olla kuuliainen sanan kehotuksille tehdä hyvää ja kirkastaa si-
ten Jumalan kirkkautta. 



25

Pelastuksen päämies   Hepr. 2:5-18

5. Enkelien valtaan Jumala ei ole alistanut tulevaa maailmaa, josta me puhumme, 
6. vaan jossakin kohdassa joku on todistanut: "Mikä on ihminen, että sinä häntä 
muistat, tai Ihmisen Poika, että pidät hänestä huolen? 
7. Vähäksi aikaa sinä teit hänet alempiarvoiseksi kuin enkelit, kirkkaudella ja kun-
nialla sinä seppelöit hänet. 
8. Sinä asetit kaiken hänen jalkojensa alle." Alistaessaan kaiken hänen valtaansa 
Jumala ei jättänyt mitään hänelle alistamatta. Nyt emme kuitenkaan vielä näe, että 
kaikki olisi alistettu hänen valtaansa. 
9. Mutta me näemme Jeesuksen kuolemansa ja kärsimyksensä tähden kirkkaudella 
ja  kunnialla  seppelöitynä.  Hänet  oli  tosin  vähäksi  aikaa  tehty  enkeleitä  halvem-
maksi, jotta hän Jumalan armosta maistaisi kuolemaa kaikkien ihmisten puolesta. 
10. Hänen, jonka tähden kaikki on ja jonka kautta kaikki on, sopi, saattaessaan pal-
jon  lapsia  kirkkauteen,  tehdä kärsimysten kautta  heidän pelastuksensa päämies 
täydelliseksi. 
11. Hän, joka pyhittää, ja ne, jotka pyhitetään, ovat kaikki alkuisin yhdestä. Siksi hän 
ei häpeä kutsua heitä veljikseen. 
12. Hän sanoo: "Minä julistan sinun nimeäsi veljilleni, laulan ylistystäsi seurakunnan 
keskellä", 
13. ja vielä: "Minä panen luottamukseni häneen", ja edelleen: "Katso, minä ja lapset, 
jotka Jumala on antanut minulle." 
14. Koska siis lapsilla on liha ja veri, myös hän tuli niistä samalla tavoin osalliseksi,  
jotta hän kuoleman kautta kukistaisi sen, jolla oli kuolema vallassaan, nimittäin Pa-
holaisen, 
15. ja vapauttaisi kaikki, jotka kuoleman pelosta olivat koko elämänsä ajan olleet or-
juudessa. 
16. Ei hän ota suojelukseensa enkeleitä vaan Abrahamin siemenen. 
17. Sen vuoksi hänen piti tulla kaikessa veljiensä kaltaiseksi, jotta hänestä tulisi lau-
pias ja uskollinen ylipappi tehtävissään Jumalan edessä ja hän voisi sovittaa kan-
san synnit. 
18. Koska hän on itse kärsinyt ja ollut kiusattu, hän kykenee kiusattuja auttamaan.

Millainen Jeesus?
Pelkäätkö sinä tulevaisuutta? Pelkäätkö ehkä tämän päivän kiusauksia ja koettele-
muksia? Pelkäätkö ehkä kuolemaa, joka lähestyy meitä jokaista, vaikka usein yri-
tämme koko ajatuksenkin torjua mielestämme? Vai pelkäätkö ehkä sitä, millainen 
on osasi siinä tulevassa maailmassa, jonka Jeesus tulee pystyttämään palatessaan 
kirkkaudessaan toisen kerran takaisin?

Mikä on ihminen? Entä millainen on meidän pelastuksemme Päämies, Jeesus Kris-
tus, joka istuu nyt taivaallisen Isän oikealla puolelle ja odottaa, että hänen vihollisen-
sa asetetaan hänen jalkojensa alle? Miten hänestä tuli sellainen kuin hän nyt on? 
Millaisessa suhteessa hän on nyt omiinsa, jotka hän on pelastanut? Millaisia johto-
päätöksiä siitä seuraa, niille, jotka pelkäävät kuolemaa? 



26

Näihin kysymyksiin Heprealaiskirjeen kirjoittaja antaa valoa nyt toisessa jaksossa, 
jossa hän kuvaa sitä Herraa, joka puhuu omilleen kirjeessä. Kun luvun alussa voi-
makkaasti varoitettiin kulkeutumasta Herran sanan ohi, suunnataan jälleen huomio 
siihen, millainen ihmeellinen Pelastaja Jeesus on armossaan. Edellisen jakson va-
roitus  nousee meitä  sanomattoman suurella  rakkaudella  ajattelevasta  ja  itsensä 
meidän puolestamme uhranneen Vapahtajan sydämeltä. Siksi se ei ole vaatimus 
vaan rohkaisu  suunnata  mielemme Herraan ja  kehotus  luottavasti  käydä hänen 
luokseen häntä syvemmin tuntemaan ja hänen varaansa kokonaisesti jättäytymään.

Tuleva maailma
Enkelien valtaan Jumala ei ole alistanut tulevaa maailmaa, josta me puhumme, ...
(5)
Kirjoittaja korostaa jälleen sitä, että uskova kristitty ei koskaan voi keskittyä vain het-
keen, jossa hän nyt elää, vaan hänellä on aina tähtäyspiste kauempana, hän suun-
tautuu tulevaisuuteen. Teologisesti asia ilmaistaan niin, että kristityn vaellus on es-
katologista. Tiemme kulkee kohti tämän ajan loppua ja sen jälkeen alkavaa tulevaa 
maailmaa. 

Astuttuaan Isän oikealle puolelle taivaaseen kirkkauden valtaistuimelle Jeesus val-
mistaa meille sijaa, asuntoa, kotia. Pian koittaa se hetki, kun hän astuu näkyvästi 
alas maan päälle, toteuttaa tuomionsa kaikkien vihamiestensä ylle. Sen jälkeen Ju-
malan jo ennen maailman perustamista valmistama uusi maa ja uusi taivas avautu-
vat Herran omille. Sitä Ilmestyskirja kuvaa näin:

Minä näin uuden taivaan ja uuden maan, sillä ensimmäinen taivas ja ensimmäinen 
maa olivat kadonneet, eikä merta enää ollut. Näin myös pyhän kaupungin, uuden 
Jerusalemin, laskeutuvan alas taivaasta Jumalan luota, valmistettuna niin kuin mor-
sian, miehelleen kaunistettu. Ja minä kuulin voimakkaan äänen sanovan valtaistui-
melta: "Katso, Jumalan maja ihmisten keskellä! Hän asuu heidän keskellään, ja he 
ovat hänen kansojaan. Jumala itse on heidän kanssaan, heidän Jumalansa. Hän 
pyyhkii kaikki kyyneleet heidän silmistään, eikä kuolemaa enää ole, ei surua, ei par-
kua eikä tuskaa, sillä kaikki entinen on mennyt." (Ilm. 21:1-4)

Tulevaa maailmaa eivät  tule hallitsemaan enkelit  niin suurenmoisia olentoja kuin 
ovatkin. Uusi maa ja uusi taivas annetaan Ihmisen ja ihmisten hallittavaksi. Ihminen 
isolla kirjaimella on ihmiseksi tullut Jumala, Jeesus Kristus ja ihmiset pienellä kirjai-
mella Jeesuksen pelastamat. He tulevat tuomitsemaan ja hallitsemaan lopulta myös 
enkeleitä:
Ettekö tiedä, että me tulemme tuomitsemaan enkeleitä? Emmekö sitten voi tuomita 
maallisiakin asioita? (1. Kor. 6:3) 

Mikä on ihminen?
...vaan jossakin kohdassa joku on todistanut:  "Mikä on ihminen,  että sinä häntä 
muistat, tai Ihmisen Poika, että pidät hänestä huolen? Vähäksi aikaa sinä teit hänet 
alempiarvoiseksi kuin enkelit,  kirkkaudella ja kunnialla sinä seppelöit  hänet.  Sinä 
asetit kaiken hänen jalkojensa alle." (3-8)

Kirjoittaja lainaa Psalmin 8 kreikankielistä käännöstä. Heprean alkukielellä se kuu-
luu:



27

 ….niin mikä on ihminen, että sinä häntä muistat, tai ihmislapsi, että pidät hänestä 
huolen! Sinä teit hänestä lähes jumalolennon, seppelöit hänet kunnialla ja kirkkau-
della. Sinä panit hänet hallitsemaan kättesi tekoja, asetit kaiken hänen jalkojensa 
alle: (Ps. 8:5-7)

Jokainen ihminen kyselee jossain vaiheessa elämäänsä, kuka minä olen, mikä ihmi-
nen oikein on. Monenlaisia vastauksia meille tarjoillaan. Joku pitää itseään kehitty-
neenä eläimenä, toinen osana ääretöntä jumaluutta, kolmas ei löydä itselleen mi-
tään arvoa eikä mieltä elää.  Psalmi osoittaa,  että alun perin Jumala loi  ihmisen 
omaksi kuvakseen, lähes jumalolennoksi.

Hepreankielinen Psalmi viittaa ensimmäiseen ihmiseen Aadamiin, joka sai Jumalal-
ta tehtäväkseen hallita ja huolehtia Jumalan luomakuntaa kuninkaallisella vallalla. 
Syntiinlankeemuksen seurauksena luomakunnan varjelu muuttui kuitenkin ryöstövil-
jelyksi. Ihminen alkoi harhailla tietämättä, mistä on tullut ja minne on matkalla. Siksi 
Jumala lähetti oman Poikansa, toisen Aadamin, Jeesuksen Kristuksen, joka synnit-
tömänä kykenee hallitsemaan ja huolehtimaan pelastamiensa kanssa uuden maan 
ja uuden taivaan lopullisesta ja iankaikkisesta luomakunnasta. Hän kykenee pelas-
tamaan myös syntiin langenneen ihmisen uuteen elämään.

Heprealaiskirjeen kirjoittajan tapa tulkita Psalmia 8 messiaanisesti antaa meille viit-
teen siitä, miten monia Vanhan testamentin tekstejä tulee lukea Uuden testamentin 
täyttymyksen valossa. Niin tehden monet Vanhan testamentin esikuvat, profetiat ja 
tapahtumat avaavat meille laajasti ja syvällisesti sitä, millainen ja kuka on Jeesus, 
joka täytti sen, mitä Vanha lupasi. 

Vähän aikaa enkeleitä alempi
Kirjeen ensimmäisessä luvussa kirjoittaja vertasi kirkastettua Jeesusta Kristusta en-
keleihin ja totesi kuinka suunnattomasti suurempi ja ihmeellisempi hän on kuin ne. 
Nyt hän kuitenkin toteaa, että sama Jeesus onkin hetken aikaa asettunut enkeleit-
ten alapuolelle. Sillä hän tarkoittaa tietenkin Jeesuksen tulemista ihmisen heikkou-
teen, hänen kärsimistään ja kuolemaansa ristillä meidän syntiemme sovitukseksi 
hänen riemulliseen ylösnousemukseensa ja taivaaseen astumiseensa asti. 

Kiusausten erämaassa Jeesus tarvitsi enkelien palvelua ja Getsemanen puutarhas-
sa tuskaisen rukouksen keskelle enkeli tuli vahvistamaan häntä. Jeesuksen alentu-
misessa on kysymys hänen valmistamisestaan sellaiseksi Pelastajaksi, joka kärsi-
mysten kautta kulkeneena ymmärtää kiusattuja ja kärsiviä yhä Isän oikealle puolelle 
korotettunakin. Jeesus on sama olemukseltaan ja luonteeltaan, hiljainen ja nöyrä, 
niin taivaassa kuin maan päälläkin.

Mitä emme vielä näe ja mitä näemme jo nyt
Alistaessaan kaiken hänen valtaansa Jumala ei jättänyt mitään hänelle alistamatta. 
Nyt emme kuitenkaan vielä näe, että kaikki olisi alistettu hänen valtaansa. Mutta me 
näemme Jeesuksen kuolemansa ja kärsimyksensä tähden kirkkaudella ja kunnialla 
seppelöitynä. Hänet oli tosin vähäksi aikaa tehty enkeleitä halvemmaksi, jotta hän 
Jumalan armosta maistaisi kuolemaa kaikkien ihmisten puolesta. (8-9)

Ennen taivaaseen astumista Jeesus antoi lähetyskäskyn ja selitti, että opetuslapsille 
sen toteuttaminen oli mahdollista hänen jatkuvan läsnäolonsa voimalla. Hän lausui 



28

myös: ”Minulle on annettu kaikki valta taivaassa ja maan päällä.” (Matt. 28:18) Isän 
oikealla puolella istuva Jeesus Kristus pitää tälläkin hetkellä kaikki langat käsissään. 
Maan päällä ei tapahdu mitään sellaista, joka ei olisi hänen tiedossaan ja jota hän ei 
olisi sallinut. Tähän on helppo esittää vastaväite: ”Tapahtuvatko sitten kaikki ihmis-
ten tekemät synnit, hirveydet ja sodat hänen tahdostaan?” Vastaus on tietenkin se, 
ettei  Jeesus  aiheuta  mitään  syntiä,  ihmiset  itse  ovat  vastuussa  kakista  vääristä 
teoistaan ja joutuvat niistä myös viimeisellä tuomiolla. Siksi tällä hetkellä ei vielä 
näytä siltä, että vanhurskas ja pyhä, laupias ja armollinen Jeesus käyttäisi täyttä 
valtaa maan päällä. Todellisuudessa kaikki kuitenkin on hänen kädessään ja hän 
kuljettaa maailman historiaa hetki hetkeltä kaikissa sen käänteissä kohti lopullista 
suurta päätöstä.  Hän kykenee kääntämään synnin ja sen seurauksetkin palvele-
maan maailmansuunnitelmaa. Hänen paluussaan kaikki hänen hallintavaltansa tu-
lee kaikille ilmeiseksi eikä kukaan pääse sen alta pakoon. Mutta nyt emme vielä näe 
hänen valtansa toteutumista.

Sen sijaan me näemme jotain muuta ja suurenmoista. Me näemme Jeesuksen kär-
simyksen ristillä ja hänen ylösnousemuksensa kuolleista. Näemme ne Uuden testa-
mentin lehdiltä ja näemme hänen pelastustekojensa vaikutuksen niissä lukematto-
missa ihmisissä, jotka evankeliumin sanan julistuksen kautta ovat päässeet osalli-
siksi  pelastuksesta,  ovat  saaneet  syntinsä anteeksi,  päässeet osallisiksi  uudesta 
elämästä, kun Pyhä Henki laskeutui heidän ylleen. Uskon silmin me näemme myös 
Jeesuksen istumassa Isän oikealla puolella ja taivaallisen ylistyskuoron laulamassa 
ylistystä hänelle,  Teurastetulle Karitsalle,  joka on verellään lunastanut omakseen 
pelastetun kansan.

Näemme Jeesuksen kärsimystiessä ja voitossa kuolemasta Jumalan armon ilmes-
tymisen paikan. Jesaja kuvaa tätä armon ihmettä näin:
Herra näki hyväksi ruhjoa häntä, lyödä häntä kärsimyksellä. Jos sinä asetat hänen 
sielunsa vikauhriksi, hän saa nähdä jälkeläisiä ja elää kauan, ja Herran tahto toteu-
tuu hänen kauttaan. Sielunsa vaivan tähden hän saa nähdä työnsä hedelmän ja tu-
lee  ravituksi.  Tuntemisensa  kautta  minun  vanhurskas  palvelijani  vanhurskauttaa 
monet, ja hän kantoi heidän pahat tekonsa. Sen tähden minä annan hänelle osan 
suurten joukossa, ja väkevien kanssa hän jakaa saalista, sillä hän antoi sielunsa alt-
tiiksi kuolemalle, ja hänet luettiin pahantekijöiden joukkoon. Hän kantoi monien syn-
nit ja rukoili pahantekijöiden puolesta. (Jes. 53:10-12)

Jeesuksen kärsiminen ja kuolema tapahtui kaikkien ihmisten syntien sovitukseksi. 
Se riittää koko maailmalle ja kaikkein suurimmalle pahantekijällekin. Ihminen pää-
see siitä osalliseksi henkilökohtaisesti, kun hän katumuksessa kääntyy Jeesuksen 
puoleen, tunnustaa syntinsä ja anoo armoa ja pyytää Jeesusta elämänsä Herraksi. 
”Jokainen, joka huutaa avuksi Herran nimeä, pelastuu.” 

Jotta se voisi toteutua ihmisten elämässä, heidän on saatava kuulla evankeliumin 
sanoma Jeesuksen ristin sovituksesta. Siksi kristillinen seurakunta ja sen jokainen 
jäsen on kutsuttu julistamaa ilosanomaa kaikkialla maailmassa. Tehtävää täyttäes-
sään uskova saa myös kokea, että kaikkivaltias Jeesus on joka hetki hänen kans-
saan.



29

Pelastuksen Päämies
Hänen, jonka tähden kaikki on ja jonka kautta kaikki on, sopi, saattaessaan paljon 
lapsia kirkkauteen, tehdä kärsimysten kautta heidän pelastuksensa päämies täydel-
liseksi. (10)

Jumala on kaiken luoja,  hän toteutti  luomistyönsä Jeesuksen Kristuksen kautta. 
Kaikki luotu, myös me ihmiset olemme Jumalaa ja Kristusta varten valmistettu, hei-
jastamaan Jumalan kunniaa ja kirkkautta. Olemassaolon tarkoitus ja myös ihmis-
elämän tarkoitus on elää Jumalaa varten hänen kunniakseen aivan kaikessa mitä 
teemme. Ratkaisevaa ei siis ole se, mitä teemme, kunhan se ei ole Jumalasta erot-
tavaa syntiä, vaan se, että teemme sen Herraa varten.

Isän Jumalan suunnitelma oli jumaluutensa puolesta täydellisestä Jeesuksesta Kris-
tuksesta tehdä myös ihmisyytensä puolesta täydellinen. Jeesus eli ihmisenä täydel-
lisen synnittömän elämän ja kuoli meidän syntiemme puolesta sen kärsimysrangais-
tuksen, joka on oikein meidän synneistämme. 

Täydellisyyttä vaatii meiltä myös Jumala: Olkaa siis täydellisiä, niin kuin teidän tai-
vaallinen Isänne on täydellinen. (Matt. 5:48) Synnissä syntyneinä kukaan meistä ei 
kuitenkaan täydellisyyden vaatimusta kykene täyttämään. Pelastuksemme Päämies 
eli  siksi  meidän sijastamme täydellisen elämän ja kärsi  sijastamme loppuun asti 
meiltä vaadittavan rangaistuksen. Kun me uskossa turvaamme Jeesukseen, Isä Ju-
mala lukee Jeesuksen elämän meidän elämäksemme ja Jeesuksen kuoleman mei-
dän kuolemaksemme. Näin Jumala lukee meidät vanhurskaiksi  ja täysin pyhiksi, 
omiksi lapsikseen ja taivaan perillisiksi. Pelastuksen ihme on siis kokonaan pelas-
tuksen Päämiehen meille lahjoittama suunnaton lahja. 

Pyhittäjä ja pyhitettävät
Hän, joka pyhittää, ja ne, jotka pyhitetään, ovat kaikki alkuisin yhdestä. Siksi hän ei 
häpeä kutsua heitä veljikseen. (11)
Pyhittäjä Jeesus Kristus on ihmisyytensä puolesta lähtöisin Maria äidistä ja me, jot-
ka hän pyhittää, olemme myös alkuisin ensimmäisestä Aadamista. Jeesuksen ihmi-
syys on synnitöntä mutta meidän ihmisyytemme synnin alaista. Siksi ilman Jeesuk-
sen pyhittävää työtä hän ei voisi kutsua meitä veljikseen. Jeesus sanoi siitä itse 
näin:  ”Minä pyhitän itseni heidän tähtensä, että hekin olisivat pyhitettyjä totuudes-
sa." (Joh. 17:19) Golgatan uhrin tähden meille luetaan Jeesuksen täydellinen py-
hyys. Sen tähden hän kutsuu omiaan veljikseen:
”En sano teitä enää palvelijoiksi, sillä palvelija ei tiedä, mitä hänen herransa tekee. 
Minä kutsun teitä ystäviksi, sillä olen ilmoittanut teille kaiken, mitä olen kuullut Isältä-
ni.” (Joh. 15:15) 

Kun ihminen uskoo ja turvaa ensi kerran Jeesukseen, hänet luetaan Kristuksessa 
täysin pyhäksi. Samalla hän saa Pyhän Hengen eli syntyy uudesti ylhäältä. Uudesti-
syntymisestä alkaa tapahtumasarjana aina lopulliseen kirkkauteen asti ulottuva py-
hitysprosessi. Se on erottautumista Jumalan käyttöön niin, että päivittäin hylkääm-
me synnin parannuksessa ja Pyhän Hengen voimasta tahdomme toteuttaa Jumalan 
tahdon ja kantaa rakkauden, ilon, rauhan ja kärsivällisyyden hedelmää. Pyhitys ta-
pahtuu Jumalan sanan kautta,  kun katselemme sen läpi  Jeesuksen kirkastettuja 
kasvoja:



30

Herra on Henki, ja missä Herran Henki on, siellä on vapaus. Me kaikki, jotka peittä-
mättömin kasvoin katselemme Herran kirkkautta kuin kuvastimesta, muutumme sa-
man kuvan kaltaisiksi kirkkaudesta kirkkauteen, niin kuin muuttaa Herra, joka on 
Henki. (2. Kor. 3:17-18)  
 

Jumalanpalveluksen olemus
Hän sanoo:  "Minä julistan sinun nimeäsi  veljilleni,  laulan ylistystäsi  seurakunnan 
keskellä", ja vielä: "Minä panen luottamukseni häneen", ja edelleen: "Katso, minä ja 
lapset, jotka Jumala on antanut minulle." (12-13)

Pelastuksemme Päämies on kanssamme joka päivä mutta aivan erityisellä tavalla 
silloin, kun kokoonnumme yhteiseen jumalanpalvelukseen. Usein korostamme ai-
heellisesti,  että  ehtoollisessa  kohtaamme  hyvin  konkreettisella  tavalla  saamme 
omistaa Golgatan ja ylösnousemuksen lahjana syntien anteeksiantamuksen. Mutta 
asia ei rajoitu vain ehtoolliseen, vaan koko jumalanpalveluksen ajan Herra Jeesus 
Kristus on keskellämme. Hän itse puhuu julistetussa evankeliumin sanassa. Mutta 
vielä enemmän hän laulaa yhdessä omiensa, kokoontuneen seurakuntansa, veljien-
sä kanssa ylistystä Isälle. Jumalan palvelus on Jeesuksen kanssa yhdessä Pyhäs-
sä Hengessä tapahtuvaa Isän ylistystä. Koko pyhä Kolminaisuus on siinä läsnä. 

Katsellessaan meitä kokoontuneita veljiään ja sisariaan hän näkee meissä Isän hä-
nelle antamia omiaan, niin jopa pienen osan omaa taivaallista morsiantaan. Heidän 
perille pääsynsä suhteen Jeesus katsoo Isään ja voi luottaa täysin siihen, että yksi-
kään hänen omistaan ei jää taipaleelle vaan pääsee perille. Myöhemmin kirje palaa 
vielä jumalanpalvelukseen kokoontumisen tärkeyteen korostaen sitä eräänlaisena 
kenraaliharjoituksena tulevia Karitsan hääjuhlia varten. 

Kuoleman kukistaja
Koska siis lapsilla on liha ja veri, myös hän tuli niistä samalla tavoin osalliseksi, jotta 
hän kuoleman kautta kukistaisi sen, jolla oli kuolema vallassaan, nimittäin Paholai-
sen, ja vapauttaisi kaikki, jotka kuoleman pelosta olivat koko elämänsä ajan olleet 
orjuudessa. (14-15)

Joka kerta kun lausut tervehdyksenä sanan: ”Terve!” itse asiassa muistutat sekä it-
seäsi  että vastaantulijaa siitä,  ettette ole vielä kuolemassa.  Mitä moninaisimpien 
pelkojemme taustalla on kuolemanpelko, jota ne heijastavat. Usein kyllä saatamme 
onnistua pitkäksikin ajaksi torjumaan kuolemanpelkomme tiedostamattoman alueel-
le. Joku voi uhkarohkeasti väittää, ettei hän pelkää kuolemaa lainkaan, mutta saat-
taa joutua paniikkiin, kun kuulee sairastavansa parantumatonta syöpää. Kuoleman-
pelon varsinainen syy ei ole niissä mahdollisissa kivuissa ja tuskissa, jotka voivat 
elämän loppuvaihetta varjostaa, vaan tiedostettu tai tiedostamaton kauhu sen edes-
sä, että joutuu tuomiolle omista teoistaan Jumalan pyhien kasvojen eteen. Helvetin 
pelko nakertaa sieluamme niin kauan, kuin elämme ilman syntien anteeksi saami-
sen rauhaa. Sielunvihollinen pyrkii syyllistämään ja kuolemanpelolla lamauttamaan 
ihmisiä ja pitämään heitä orjan ikeessään. Eräs sen juoni kuuluu näin: ”Syökäämme 
ja juokaamme, sillä huomenna kuolemme!” Saatana ajaa ihmiset epätoivoon tai yri-
tykseen hukuttaa pelkonsa kaikenlaisilla huvituksilla.  



31

Jeesus Kristus, pelastuksen Päämies voitti synnin, kuoleman ja Saatanan vallan. 
Varsinainen voitto kuolemasta tapahtui kuitenkin kuoleman kautta. Voidakseen kuol-
la ihmisten sijaisena Jumalan Pojan piti tulla ihmiseksi, sillä Jumalana hän ei voi 
milloinkaan kuolla. Hän tuli siksi samaan lihaan ja vereen kuin mekin ja kukisti kuo-
leman ja Saatanan kuolemallaan – ei siis vasta ylösnousemuksellaan, joka oli vain 
sinetti jo saavutetulle kuoleman kautta saavutetulle voitolle.

Kuolema sanan syvin merkitys Raamatussa on synnin rangaistuksena osaksemme 
tulema elämän yhteyden katkeaminen Jumalan kanssa eli hengellinen kuolema, sitä 
seuraava ruumiin kuolema ja lopullinen ikuinen ero Jumalan kirkkaudesta kadotuk-
sen tulessa. Saatana piti syntiin langennutta ihmiskuntaa panttivankinaan, koska se 
saattoi Jumalan edessä oikeutetusti syyttää meitä synneistämme ja uhaten meitä 
helvetin tuskalla. Mutta Jeesus ottikin meidän kaiken syntimme rangaistuksen pääl-
leen omalla kuolemallaan, joka sisälsi Jumalan hylkäämäksi tulon ja ikuisen tulen 
rangaistuksen. Sen Jeesus kärsi ristillä kuollessaan meidän sijaisenamme. Meidän 
syntivelkamme maksettiin loppuun asti eikä Saatana enää voi syyttää meitä mis-
tään. Jeesus sai voiton riemun siitä ja vapautti meidät kaikki, jotka nyt saamme tur-
vata häneen.

Jeesus kuvaa pelastetun osaa näin:
Totisesti,  totisesti  minä sanon teille:  joka kuulee minun sanani ja uskoo häneen, 
joka on minut lähettänyt, sillä on iankaikkinen elämä. Hän ei joudu tuomittavaksi, 
vaan hän on siirtynyt kuolemasta elämään. (Joh. 5:24)    
Totisesti, totisesti minä sanon teille: jos joku pitää minun sanani, hän ei ikinä näe 
kuolemaa.  (Joh. 8:51)
Uskova ihminen saa ruumiillisen kuoleman hetkellä välittömästi nähdä Herran Jee-
suksen kasvot. Hänen ei tarvitse pelätä tuomiota, sillä Golgatan uhrin tähden hän 
on saanut kaikki syntinsä anteeksi.

Suojan Antaja
Ei hän ota suojelukseensa enkeleitä vaan Abrahamin siemenen. (16)
Aabrahamin siemen viittaa kaikkiin niihin ihmisiin, jotka vaeltavat samassa uskossa 
kuin Aabraham. Paavali kuvaa asiaa näin:
Mitä Raamattu sanoo? Abraham uskoi Jumalaa, ja se luettiin hänelle vanhurskau-
deksi. Työtä tekevälle ei lueta palkkaa armosta vaan ansiosta. Sille taas, joka ei töi-
tä tee vaan uskoo häneen, joka vanhurskauttaa jumalattoman, luetaan hänen us-
konsa vanhurskaudeksi. Samoin Daavid ylistää autuaaksi sitä ihmistä, jolle Jumala 
lukee vanhurskauden ilman tekoja: "Autuaat ne, joiden rikokset on anteeksi annettu 
ja joiden synnit on peitetty! Autuas se mies, jolle Herra ei lue syntiä!"  (Room. 4:3-8)

Saatanalle ja hänen kanssaan langenneille enkeleille ei ole mitään pelastusta, ai-
noastaan Jumalan ikuinen kadotuksen tuli. Hyvät enkelit taas eivät pelastusta tarvit-
se. Sen sijaan juuri  me tarvitsemme Vapahtajan tarjoamaa suojaa ja suojellusta. 
Sen hän hankki meille kuolemansa ja ylösnousemuksen kautta.

Ylimmäisen papin virka
Sen vuoksi hänen piti tulla kaikessa veljiensä kaltaiseksi, jotta hänestä tulisi laupias 
ja uskollinen ylipappi tehtävissään Jumalan edessä ja hän voisi  sovittaa kansan 
synnit. (17)



32

Vanhan liiton aikana ylimmäisen papin tehtävä oli edustaa kansaa Jumalan edessä. 
Ylimmäisen papin tuli  siksi  olla  ihminen ihmisten joukosta ja  Jumalan tehtävään 
asettama. Kuitenkin ylimmäinen pappi joutui uhraamaan myös omien syntiensä täh-
den. Siksi hän oli vain kuva tulevasta varsinaisesta Jumalan valitsemasta pelastuk-
sen Päämiehestä, Jeesuksesta Kristuksesta. Jumalan Pojan piti siksi tulla ihmiseksi 
voidakseen synnittömänä ja itsensä syntisten tähden uhranneena toimia välittää Ju-
malan armon osaksemme. Jeesus on yhä ylimmäisenä pappina Isän oikealla puo-
lelle saman aikaisesti Jumala ja todellinen ihminen. Siksi hän edustaa sinua ja mi-
nua kirkkaudessa. Heprealaiskirje jatkossa keskittyy tähän hänen suureen armon 
välittäjä tehtäväänsä ja sen merkitykseen meille. Meillä on nytkin suuri ”Edusmies” 
Isän luona.

Kiusattujen auttaja
Koska hän on itse kärsinyt ja ollut kiusattu, hän kykenee kiusattuja auttamaan.(18)

Jeesukselle täydellinen ihmisyys merkitsi ei vain sitä, että hän suuressa rakkaudes-
saan kärsi sijastamme, vaan myös sitä että hän joutui kokemaan aivan kaikki samat 
kiusaukset,  mihin  me ikinä  voimme joutua.  Jeesus kykenee siksi  ymmärtämään 
meitä täydellisesti ei vain siksi, että hän on kaikkitietävä ja kaikkinäkevä Jumala, 
vaan siksi, että hän oman kokemuksensa kautta kykenee täysin samaistumaan mei-
hin. 

Erämaassa Jeesus joutui Saatanan kiusattavaksi aivan samoista asioista kuin me-
kin. Asettaisiko hän ruumiilliset tarpeet Jumalan asettaman tehtävän edelle, vaatisi-
ko hän Jumalalta näyttöä voidakseen olla varma lapseudestaan, suostuisiko hän 
kumartamaan Saatanaa saavuttaakseen helpommalla tiellä kuin risti ihmisten sydä-
met Jumalan hallintaan. Jeesus voitti  kaikissa näissä kiusauksissa turvautumalla 
Jumalan sanan lupauksiin. Hän antoi myös meille oman totuuden sanansa pyhittä-
mään meitä, jotta me hänen avullaan selviäisimme kaikkinaisten kiusausten läpi pe-
rille kirkkauteen asti. Vielä sittenkin kun me lankeamme syntiin, hän kutsuu meitä 
armoistuimen luokse saamaan uuden armon ja jatkamaan kilvoitusta elämän tiellä 
kohti suurta päämäärää.

Entä me?
Olemmeko  jo  oppinut  tuntemaan  sellaisen  Jeesuksen,  joka  tuntee  kaikki  kiu-
sauksemme ja kykenee auttamaan, Jeesuksen, joka on myös kärsinyt syntiemme 
rangaistuksen, jotta me saisimme kaiken anteeksi, Jeesuksen, joka vapauttaa kuo-
lemanpelosta,  Jeesuksen,  joka  antaa  suojan  elämän  kaikissa  myrskyissä,  Jee-
suksen, joka kykenee antamaan puhtaan ja pyhän elämän, Jeesuksen, jonka äänen 
kuuleminen ja  ylistäminen yhdessä hänen kanssaan on suurin  ilo  ja  onni  maan 
päällä ja lopulta myös taivaassa? 

Nähdäksemme Hänet sellaisena meidän tulee ottaa Raamattu käteemme ja lukea 
sitä. Hän haluaa meidät omakseen ja siksi  puhuu meille sanassaan. Huutamalla 
häntä avuksemme Pelastajaksemme Hän tulee luoksemme sinä suurena pelastuk-
sen Päämiehenä, joka haluaa myös meidät kokonaan omakseen. 

Saamme sitten suuntaa mielemme elämän monista murheista Häneen, tuoda kaikki 
asiamme rukouksessa Hänelle ja opettele ylistämään Häntä yhdessä hänen omien-
sa muodostaman seurakunnan keskellä. Saamme olla joka hetki hänen suojassaan.



33

Katse Kristukseen    Hepr. 3:1-6

1. Sen vuoksi,pyhät veljet,  te, jotka olette osallisia taivaallisesta kutsusta, kiinnit-
täkää mielenne tunnustuksemme apostoliin ja ylipappiin, Jeesukseen. 
2. Hän on uskollinen asettajalleen, niin kuin Mooseskin oli "koko hänen huonees-
saan". 
3. Hänen on kuitenkin katsottu Moosekseen verrattuna ansaitsevan niin paljon suu-
remman kunnian kuin rakentajan kunnia on talon kunniaa suurempi. 
4. Jokainen talo on jonkun rakentama, mutta Jumala on rakentanut kaiken. 
5. Mooses tosin oli palvelijana uskollinen "koko hänen huoneessaan" todistukseksi 
siitä, mitä vastedes puhuttaisiin. 
6. Kristus sen sijaan on uskollinen Poikana, hänen huoneensa hallitsijana. Hänen 
huoneensa olemme me, kunhan loppuun asti säilytämme rohkeuden ja kerskaam-
me toivosta.

Kysymykset
Keitä ja millaisia ovat uskovat? Minkälaista uskonelämä on luonteeltaan? Mitä on 
uskontunnustus ja millainen on sen sisältö? Millä tavalla Jeesusta nimitetään ja mik-
si? Missä asioissa Mooses oli uskollinen ja missä Jeesus? Millä tavalla uskovien tu-
lee vertailla toisia ihmisiä? Mikä on kristillisen seurakunnan olemus? Mikä on välttä-
mätöntä, jotta pääsisimme perille kirkkauteen? Mistä rohkeus kumpuaa? Miksi toi-
vosta voi kerskata ja mikä toivon sisältö on? Näihin asioihin Heprealaiskirjeen kirjoit-
taja ottaa nyt kantaa kuvatessaan sekä Herraa Jeesusta että hänen omiaan.

Olemmeko oppineet historiasta mitään?
Suomalaisen kristillisyyden tyypillinen piirre 1800 luvun herätyksistä lähtien on ollut 
sydämen sisäisen kristillisyyden, Kristuksen sisäisen tuntemisen ja aidon henkilö-
kohtaisen uskonelämän korostaminen. Syy siihen juontaa pitkälti siitä, että ennen 
herätysten tuloa kristillisyyden harjoitus maassamme oli opillisesti puhdasta mutta 
hyvin ulkokohtaista. Kristillisiä tapoja kyllä yritettiin opettaa, mutta elävä Kristuksen 
rakkauden synnyttämä vaellus oli harvinaista niin tavallisessa kansassa kuin myös 
papistossa ja sivistyneistössä. 

Elävän uskon lahjan saaneet uskovat korottivat äänensä ja vaativat ihmisiä teke-
mään parannuksen ei ainoastaan ulkonaisista paheistaan vaan ennen kaikkea sy-
dämessä  asuvista  synneistään.  Armonjärjestykseen,  jossa  lain  sanan  tuli  ensin 
murskata ihmisen ylpeys ja nöyryyttää hänet parannuksessa tunnustamaan omat 
syntinsä ja katumuksessa huutamaan Kristukselta armoa, pantiin aivan oikein pal-
jon painoa. Jumalan Henki yhtyi julistukseen ja suurin joukoin ihmisiä tuli herätyk-
seen ja katumukseen alkaen etsiä pelastusta. Monet saivatkin sitten vastauksena 
Kristuksen armon ja omantunnon rauhan. 

Mutta  sitä  seuraavassa  uskonvaelluksessa  monissa  herätyksissä  jäätiin  tuijotta-
maan oman sydämen armonliikutuksiin eli kokemuksiin Jumalan armosta ja joudut-
tiin ajoittain epätoivoon, kun ”armonvilauksia” päästiin kokemaan kovin harvoin. Sen 
keskellä korostettiin entistä syvempää murtumista ja syvempää syntikurjuuden tun-



34

toa, jotta armokin kirkastuisi syvemmin. Vastapainoksi tälle itseensä tuijottavalle us-
kolle nousi kyllä sitten evankelisempaa uskon korostusta ja Jumalan armon ja Kris-
tuksen hankkiman lahjavanhurskauden korostavia ryhmiä. Molemmilla puolilla usko-
villa oli taipumus kulkea äärimmäisyyteen ja samalla tuomitsemaan toisiaan.

Katso Jeesukseen
Heprealaiskirjettä lukiessa meidän on suhteellisen helppo samaistua noihin omaa 
uskonvaellustaan ja sydämensä tilaa tarkkaileviin uskoviin, sillä kirje sisältää monia 
varoituksia, jopa uhkauksia niille, jotka jäävät uskon vaelluksessaan taipaleelle ei-
vätkä maailman virtausten vietävinä pääse perille. Mutta todellisuudessa kirje koros-
tamalla korostaa, että mitään aitoja hengellisiä kokemuksia ei synny oman sydämen 
pahuuteen tai kuviteltuun hyvyyteen katsomalla. 

Jumala on luonut ihmiseen silmät, mutta niillä ei ole tarkoitus tuijottaa omaa na-
paansa. Ne tulee suunnata ulkoiseen todellisuuteen. Aidon kristillisyyden salaisuus 
on nostaa katse Kristukseen. Herran katselu synnyttää sitten sydämessämme mo-
nenlaisia tunteita ja vaikuttaa elämäämme. Itseään katselemalla emme löydä mi-
tään voimaa ja sydämen uudistusta.

Sen vuoksi, pyhät veljet, te, jotka olette osallisia taivaallisesta kutsusta, kiinnittäkää 
mielenne tunnustuksemme apostoliin ja ylipappiin, Jeesukseen. (1)

Herraan Jeesukseen katseen kohottaminen toistuu kirjeessä myöhemmin näin:
Juoskaamme kestävinä kilpailussa, joka on edessämme, katse kiinnitettynä uskon 
alkajaan ja täydelliseksi tekijään,  Jeesukseen,  joka edessään olevan ilon vuoksi 
kärsi ristin, häpeästä välittämättä, ja istuu nyt Jumalan valtaistuimen oikealla puolel-
la. Ajatelkaa häntä, joka niin paljon kesti syntisten vastustusta itseään kohtaan, ett-
ette väsyisi ja menettäisi rohkeuttanne. (Hepr. 12:1-3)

Paavali korostaa samaa asiaa muun muassa näin:
Jos siis teidät on herätetty yhdessä Kristuksen kanssa, niin etsikää sitä, mikä on yl-
häällä, missä  Kristus istuu Jumalan oikealla puolella.  Kiinnittäkää mielenne  sii-
hen, mikä on ylhäällä, älkää siihen, mikä on maan päällä. Tehän olette kuolleet, ja 
teidän elämänne on Kristuksen kanssa kätkettynä Jumalassa. Kun Kristus, teidän 
elämänne, ilmestyy, silloin tekin ilmestytte hänen kanssaan kirkkaudessa. (Kol. 3:1-
4)

Katseen, mielen, ajatusten kiinnittäminen taivaaseen astuneeseen Kristukseen on 
uskonelämän kasvun salaisuus. Elämämme on Kristuksessa. Pyhityksen eli Kristuk-
sen kaltaisuuteen muuttumisen salaisuus on toisaalta siinä, että tiedostamme, että 
me olemme kuolleet Kristuksen kanssa Golgatan ristillä. Se tarkoittaa sitä, että syn-
tiemme rangaistus, ikuinen kuolema on meiltä takana päin, sillä Jeesus kärsi sen 
puolestamme. Meidät on sen vuoksi  julistettu vanhurskaiksi  eli  Jumalan lapsiksi. 
Mutta meidän muuttumisemme olemukseltamme vanhurskaiksi eli pyhiksi tapahtuu 
pyhityksessä, joka päättyy ruumiin ylösnousemuksessa, jossa saamme samanalai-
sen kirkastetun ruumiin, kuin Jeesuksella. Tämä muuttumisprosessi eli pyhitys, joka 
alkaa uskoon tulossa eli  uudestisyntymisestä,  tapahtuu nimenomaa katselemalla 
Kristuksen kasvoja Jumalan sanan peilistä:



35

Me kaikki, jotka peittämättömin kasvoin katselemme Herran kirkkautta kuin kuvas-
timesta,  muutumme saman  kuvan  kaltaisiksi  kirkkaudesta  kirkkauteen,  niin  kuin 
muuttaa Herra, joka on Henki. (2. Kor. 3:18)

Pyhät veljet
Sen vuoksi, pyhät veljet,… (1)

Sanat  ”sen  vuoksi”  viittaavat  edelliseen  lukuun,  jossa  Jeesus  laskeutuu  meidän 
luoksemme ja tulee kaikissa kiusauksissa ja koetuksissa meidän veljiksemme tosin 
ilman syntiä. Meidän pyhyytemme ei ole itsestämme kotoisin vaan Jeesuksesta it-
sestään saatua, niin kuin edellä luemme: Hän, joka pyhittää, ja ne, jotka pyhitetään, 
ovat kaikki alkuisin yhdestä. Siksi hän ei häpeä kutsua heitä veljikseen. (2:11)

Uskova kristitty on pyhä ja Jeesuksen veli. Hän saa uskoon tullessaan lahjaksi Kris-
tuksen täydellisen pyhyyden puvukseen. Siitä alkaa sitten puvun sisällä myös ole-
muksen muutos. Uskovan kasvu, kilvoitus ja vaellus uskossa ovat sanoja, joita ”py-
himyskehiä” vierastava suomalainen kristillisyys käyttää pyhityksestä. Sana on kui-
tenkin mitä raamatullisin, joten saamme sitä rohkeasti käyttää. Pyhitys on kokonaan 
Pyhän Hengen työtä meissä. Se ilmenee rakkautena, rauhana, ilona, kärsivällisyy-
tenä ja hyvinä tekoina, evankeliumin julistamisena, Jumalan ylistämisenä, rukous-
elämänä, synnin vihaamisena ja Jumalan tahdon tekemisenä. Jeesus itse kuvaa py-
hitystä näin:

"Minä olen tosi viinipuu, ja minun Isäni on viinitarhuri. Jokaisen oksan minussa, joka 
ei kanna hedelmää, hän karsii, ja jokaisen oksan, joka kantaa hedelmää, hän puh-
distaa,  jotta  se kantaisi  runsaamman hedelmän. Te olette  jo  puhtaat  sen sanan 
kautta, jonka olen teille puhunut. Pysykää minussa, niin minä pysyn teissä. Niin kuin 
oksa ei itsestään voi kantaa hedelmää, ellei se pysy viinipuussa, niin ette tekään, 
ellette pysy minussa. Minä olen viinipuu, te olette oksat. Se, joka pysyy minussa ja 
jossa minä pysyn, kantaa paljon hedelmää, sillä ilman minua te ette voi tehdä mi-
tään.” (Joh. 15:1-5)

Uskovan pyhyys on siis kokonaan Jeesuksen vaikuttamaa, siis  Herran pyhyyttä, 
joka meidän vielä monella tavalla synnin saastuttamien saviastioiden kautta heijas-
taa Jumalan kirkkautta, puhtautta ja rakkautta. Se on suuri  lahja jokaista Herran 
omaa varten. Pyhitys on siis Jeesuksen elämän virtaamista meihin. Mutta jotta se 
voisi jatkua ja syventyä, meidän tulee pysyä Kristuksessa, hänen yhteydessään. 

Ei riitä, että kerran saimme elämän lahjana Herran tuntemisessa, tarvitsemme päi-
vittäistä yhteyttä Herraan. Se ei kuitenkaan tapahdu niin, että tuijotamme omaan it -
seemme ja  tarkkailemme oman kristillisyytemme kehitystä  tai  taantumista,  vaan 
nostamalla katseemme ristiinnaulittuun ja ylösnousseeseen Jeesukseen. Sisäinen 
kasvu lisääntyy sitä mukaan kuin käsityksemme Jeesuksesta kasvaa häntä katsele-
malla. Hänet näemme päivittäisessä Raamatun lukemisessa ja säännöllisessä sa-
nan kuulemisessa ja seurakunnan yhteydessä. Tarvitsemme siinä uskollisuutta, jot-
ta loppuun asti säilytämme rohkeuden ja kerskaamme toivosta.(6) 

Kutsutut
...te, jotka olette osallisia taivaallisesta kutsusta,...(1)



36

Raamattu puhuu kutsusta kahdessa eri  merkityksessä. Sanoessaan, että  ”monet 
ovat kutsutut, mutta varvat valitut” (Matt. 22:14), Jeesus viittasi yleiseen kutsuun pe-
lastukseen. Jumala kutsuu kaikkia pelastukseen, koska Jeesus kuoli  koko maail-
man kaikkien syntisten puolesta ristillä. Mutta tämän kutsun monet torjuvat. 

Nyt kirjeen kirjoittaja taas tarkoittaa niitä kutsuttuja, jotka uskossa ottivat vastaan 
kutsun ja astuivat ikään kuin kutsukortti kädessään kuninkaallisiin hääjuhliin. Evan-
keliumin vastaanotto  uskossa ratifioi  eli  vahvistaa heidän valituiksi.  He eivät  voi 
muuta kuin ihmetellä, että hekin olivat saaneet taivaasta saapuneen kutsun. Kutsu 
johtaa myös taivaaseen asti pääsyyn lopulliseen ilojuhlaan. Meidän ei koskaan kan-
nata lakata ihmettelemästä sitä suunnatonta etuoikeutta, että saamme kuulua Her-
ran kutsumiin ja Pyhän Hengen vaikutuksesta kutsun vastaanottaneina Herran valit-
tuihin. Astuttuamme Jumalan kansaan meidän tehtävämme ei ole enää toistuvasti 
lukea kutsukorttia, jossa on oma nimemme kirjoitettuna, vaan nostaa katseemme 
meidät kutsuneeseen Vapahtajaan ja Herraan.

Apostoli ja ylipappi
...kiinnittäkää mielenne tunnustuksemme apostoliin ja ylipappiin, Jeesukseen. (1)

Jeesusta  kuvataan  tässä  ”tunnustuksemme Apostoliksi”.  Olemme tottuneet  liittä-
mään sanan apostoli  Jeesuksen valtuuttamiin opetuslapsiin,  jotka saivat todistaa 
Jeesuksen ylösnousemuksen ja Pyhässä Hengessä saivat kirjoittaa meille Uuden 
testamentin. Sana apostolos tarkoittaa ”lähetetty”, siis jonkun arvovallan perusteella 
tiettyyn tehtävään lähetettyä. Myös Jeesus kuvaa itseään Isän lähettämäksi. ”Niin 
kuin Isä on lähettänyt minut, niin minäkin lähetän teidät." (Joh. 20:21) 

Jeesus on tunnustuksemme Apostoli. Johannes kirjoittaa:
Isä on lähettänyt Poikansa maailman Vapahtajaksi. Joka tunnustaa, että Jeesus on 
Jumalan Poika, hänessä Jumala pysyy ja hän Jumalassa. Me olemme oppineet tun-
temaan sen rakkauden, joka Jumalalla on meitä kohtaan, ja me uskomme siihen. 
Jumala on rakkaus. Joka pysyy rakkaudessa, pysyy Jumalassa, ja Jumala pysyy 
hänessä. (1. Joh. 4:14-16)

Paavali kirjoittaa suullisesta uskon tunnustuksesta näin:
Jos sinä siis tunnustat suullasi Jeesuksen Herraksi ja uskot sydämessäsi, että Ju-
mala on herättänyt hänet kuolleista, niin sinä pelastut, sillä sydämen uskolla tullaan 
vanhurskaaksi ja suun tunnustuksella pelastutaan. (Room. 10:9-10)

Paras tuntomerkki siitä, että joku on tullut uskoon ja saanut Pyhän Hengen sydä-
meensä asumaan, on se, ettei hän kykene pitämään suutansa kiinni Jeesuksesta. 
Kasteen yhteydessä lausutaan uskontunnustus, samoin jumalanpalveluksissa. Us-
kossa vaeltamiseen tarvitaan jatkuvaa Jeesuksen tunnustamista Herraksi ja Vapah-
tajaksi. Uskontunnustus voi tietenkin olla sama kuin esimerkiksi apostolinen uskon-
tunnustus, mutta se voi olla myös lyhyt: ”Jeesus on Herrani!”

Suullinen uskontunnustus on eräänlainen rakkauden tunnustus Herralle. Tiedämme 
kokemuksesta,  miten  ihastuneen  ihmisen  rakkauden  tunnustus  muuttaa  tunteen 
kiinteäksi.  Uskontunnustus  on  myös  ylistystä.  Siinä  kiinnitämme sydämemme ja 
mielemme ulospäin Herraan. Kun tunnustamme uskomme yhdessä seurakunnassa 



37

sitoudumme samalla yhteen Kristuksen ruumiina. Toistuva uskontunnustus, jolla ko-
rotamme Jeesusta Kristusta,  pitää meidät yhteydessä Jumalan kanssa.  Se lisää 
myös meidän rohkeuttamme vaeltaa Herran tahdossa silloinkin,  kun maailma ja 
oma syntinen lihamme meitä vastustaa.

Jeesus tuli Isän lähettämänä meidän luoksemme, sovitti syntimme ja kukisti kuole-
man vallan. Uskontunnustus sisältää siksi myös Jeesuksen pelastustekojen kertaa-
misen. Niistä vuotaa meille jatkuvaa anteeksiantamuksen armoa. Suoritettuaan pe-
lastustekonsa Jeesus astui taivaaseen Isän oikealle puolelle ja toimii nyt Ylipappina. 
Kirjeen jatkossa käydäänkin läpi juuri hänen toimintaansa ylimmäispapillisessa vi-
rassa. Nyt meitä rohkaistaan suuntaamaan mielemme sekä hänen tulemiseensa ih-
miseksi ja hänen sovitustyöhönsä, mutta saman aikaisesti myös kohottamaan kat-
seemme korotettuun Ylipappiimme.

Uskollisuus
Hän on uskollinen asettajalleen, niin kuin Mooseskin oli "koko hänen huoneessaan". 
Hänen on kuitenkin katsottu Moosekseen verrattuna ansaitsevan niin paljon suu-
remman kunnian kuin rakentajan kunnia on talon kunniaa suurempi. Jokainen talo 
on jonkun rakentama, mutta Jumala on rakentanut kaiken. Mooses tosin oli palveli-
jana uskollinen "koko hänen huoneessaan" todistukseksi siitä, mitä vastedes puhut-
taisiin. Kristus sen sijaan on uskollinen Poikana, hänen huoneensa hallitsijana.  (2-
6)

Mooses oli Jeesuksen esikuva vanhassa liitossa. Mutta esikuva on kuin varjo ver-
rattuna Kristuksessa ilmestyneeseen todellisuuteen. Apostolin eli lähettilään tärkein 
ominaisuus on "uskollisuus". Jeesuksen uskollisuutta verrataan Mooseksen uskolli-
suuteen. Mooses sai toimia Jumalan ilmoituksen välittäjänä, vaikka olikin syntinen 
ja vajavainen ihminen. 

Kirjoittaja laina 4. Mooseksen kirjaa seuraavan otteen keskeltä:
Herra sanoi: "Kuulkaa minun sanani. Jos keskuudessanne on profeetta, minä ilmes-
tyn hänelle näyssä, puhun hänelle unessa. Palvelijalleni Moosekselle en puhu niin. 
Hän on uskollinen koko minun talossani, ja minä puhun hänen kanssaan kas-
vokkain,  avoimesti,  en  arvoituksin.  Hän saa  katsella  Herran hahmoa.  (4.  Moos. 
12:6-8)  

Rabbit selittivät siten, että Mooses Jumalan koko huoneen esimiehenä oli palvelevia 
enkeleitäkin suurempi. Hän oli juutalaisille suurin maan päällä elänyt ihminen. Hä-
neen Jeesusta verrataan. Jeesuskin oli Mooseksen tavoin uskollinen asettajalleen, 
Jumalalle. Ero on kuitenkin huima. Mooses oli  hyvä palvelija Herran huoneessa, 
Jeesus on itse Herran huoneen rakentaja ja omistaja. Hänen huoneensa on seura-
kunta.  Myös  Paavali  sanoo  Jumalan  huonetta  Jumalan  seurakunnaksi.  (1.  Tim 
3:15). Kristuksen hallintavalta ja uskollisuus ei rajoitu kuitenkaan vain seurakuntaan, 
se ulottuu myös koko Jumalan luomakuntaan sen Luojana ja Ylläpitäjänä. 

Jeesus kuvaa omaa tehtäväänsä, jossa hän toimi täydellisen uskollisesti näin:
Minä en ole tullut taivaasta toteuttamaan omaa tahtoani vaan lähettäjäni tahdon. Lä-
hettäjäni tahto on, etten kadota yhtäkään niistä, jotka hän on minulle antanut, vaan 
herätän heidät viimeisenä päivänä. Minun Isäni tahto on, että jokaisella, joka näkee 



38

Pojan ja uskoo häneen, on iankaikkinen elämä. Ja minä herätän hänet viimeisenä 
päivänä."  (Joh. 6:38-40)

Uskollisuus loppuun asti
Hänen huoneensa olemme me, kunhan loppuun asti säilytämme rohkeuden ja kers-
kaamme toivosta.(6) (Sanatarkasti: ...jos loppuun asti pidämme vahvana toivon roh-
keuden ja kerskauksen.)

On käsittämättömän suurta armoa, se, että saamme uskon kautta Kristukseen kuu-
lua hänen seurakuntaansa, jossa Jumala itse asuu. Meidän ruumiimme on Pyhän 
Hengen temppeleitä. Hän itse seisoo seurakuntansa keskellä, puhuu sille, palvelee 
sitä  ja  ottaa  vastaan  sen  uskontunnustuksen,  ylistyksen,  vaikka  pelastettunakin 
olemme yhä vajavaisia ja lankeavia ihmisiä. 

Herra arvostaa meidänkin uskollisuuttamme. Hän kysyy meiltä uskollisuutta vähäs-
sä. Niille, jotka niin toimivat niin, uskotaan suuria tehtäviä Jumalan valtakunnassa. 
'Hyvin tehty, sinä hyvä ja uskollinen palvelija! Vähässä olet ollut uskollinen, minä pa-
nen sinut paljon haltijaksi. Tule herrasi ilojuhlaan!' (Matt. 25:21) Meiltäkään Jumalan 
pelastamilta ei kysytä synnittömyyttä vaan uskollisuutta siinä, että pitäydymme päi-
vittäin Jeesuksen veren puhdistukseen ja pidämme kiinni Jeesuksen tunnustami-
sesta Herraksemme ja Vapahtajaksemme.

Vetääkö kirjoittaja viimeisellä lauseella ”..jos loppuun asti pidämme vahvana toivon 
rohkeuden ja kerskauksen” meiltä kuitenkin maton alta pelastusvarmuuden osalta? 
Onko perille pääsemisemme kirkkauteen sittenkin kiinni pyhityksestämme eli siitä, 
miten  uskollisina  pysymme  Herraa  kohtaan  viimeiseen  hengenvetoomme  asti? 
Onko aidosti uskovilla ja Pyhän Hengen saaneilla todellinen vaara menettää pelas-
tuksensa? Tätä moni jakeen 6 lukija kyselee varsinkin, kun teema toistuu läpi koko 
Heprealaiskirjeen. Vai olisiko sittenkin kysymys siitä, että kirjoittaja näillä varoituksil-
la pyrkii  nimenomaan rohkaisemaan uskovia, jotka olivat paineiden alla alkaneet 
herpaantua ja katsella taaksepäin aikaa ennen uskoon tuloa, jolloin heitä ei vainot-
tu? 

Toivon rohkeus ja kerskaus
Mitä siis tarkoittaa toivon rohkeus ja kerskaus? Kristillinen toivo ei tarkoita sitä, että 
me sydämessämme toivomme jotain vaan toivon kohdetta. Herra on meille sanas-
saan ilmoittanut sen, mitä tulevaisuudessa tapahtuu. Jeesus Kristus tulee kirkkau-
dessaan takaisin, suorittaa viimeisen tuomion ja vie omansa uuteen maahan ja uu-
teen taivaaseen. Nämä asiat toteutuvat aivan riippumatta siitä, uskommeko me nii-
hin vai emme. Uskovan toivo omana kokemuksena ei siis itsessään ole mitään, ellei 
toivon kohde olisi täysin varma. 

Nyt kirjeen saajilta oli ilmeisellä tavalla hämärtynyt näköala Herran antamaan tule-
vaisuuden lupaukseen ja he olivat menettäneet rohkeutensa eivätkä enää pystypäin 
antaneet todistusta Herran armon suuruudesta ja riittävyydestä. Heillä oli selvästikin 
samoja ajatuksia kuin monella tämän päivän uskovalla, joka vaalitta uskonsa heik-
koutta ja rohkeuden puutetta ja kilvoituksen heikkoutta. Pohjimmiltaan kysymys mo-
lempien kohdalla on siitä, että katse on kääntynyt pois Jeesuksesta tarkkailemaan 
omaa itseään. Nostamalla katse Jeesukseen rohkeus ja vahva ilo pelastuksesta pa-



39

laa. Kysymys ei siis ole siitä, että kirjoittaja pelottelisi uskovia, vaan hän halusi roh-
kaista. Rohkaisu ei kuitenkaan tarkoita sitä, että kiellämme sen vaaran, että ihminen 
hukkuu, ellei hän turvaa uskossa Vapahtajaan. 

Jatkossa vakavan varoituksen jälkeen kirjoittaja jatkaa:
Mutta teistä, rakkaat, me uskomme sitä, mikä on parempaa ja mikä kuuluu pelas-
tukseen, vaikka puhummekin näin. Eihän Jumala ole väärämielinen, niin että hän 
unohtaisi teidän työnne ja rakkautenne, jota olette osoittaneet hänen nimeään koh-
taan, kun olette palvelleet pyhiä ja vieläkin palvelette. Toivomme hartaasti, että ku-
kin teistä osoittaa samaa intoa ja säilyttää toivon täyden varmuuden loppuun asti, 
ettette veltostuisi vaan seuraisitte niitä, jotka uskon ja kärsivällisyyden kautta perivät 
sen, mikä on luvattu. (Hepr. 6:9-12)

Pelastusvarmuutemme ei perustu siihen, kuinka hyvin olemme onnistuneet pyhityk-
sessämme, vaan siihen, että Herran on luvannut iankaikkisilla käsivarsillaan luvan-
nut pitää meistä kiinni:

Minun lampaani kuulevat minun ääneni. Minä tunnen ne, ja ne seuraavat minua. 
Minä annan heille iankaikkisen elämän. He eivät ikinä joudu hukkaan, eikä kukaan 
ryöstä heitä minun kädestäni. Isäni, joka on antanut heidät minulle, on kaikkia muita 
suurempi, eikä kukaan voi ryöstää heitä Isäni kädestä. (Joh. 10:27-29) 
Siksi Herran oma voi ja saa kerskata eli riemuita siitä, että hänen toivonsa päästä 
perille on varma. Siksi meidän tulee tiukasti tarttua Herran antamiin suuriin lupauk-
siin ja katsoa kohti Ylipappiamme, joka pitää meistä huolta.

Entä sinä?
Oletko sinä masentunut ja menettänyt toivon oman kilvoituksesi suhteen? Huomaat-
ko jatkuvasti epäonnistuvasi ja lankeavasi samoihin helmasynteihin? Pelkäätkö, ett-
et voi näin päästä mitenkään Jumalan kirkkauteen asti? Onko sinulla ehkä ollut kiu-
saus jättää koko uskon vaellus ja palata maailman turuille helpompaan elämään? 
Jos niin on, Herran sana ei anna sinulle mitään muuta tai erikoisempaa kehotusta 
kuin ”nosta katseesi Jeesukseen”. Ei sinusta olekaan Herran tien kulkijaksi, mutta 
Herra itse pitää sinusta huolta, hän rukoilee puolestasi Isän edessä. Isä pitää siksi 
sinusta kiinni, niin että pääset perille. Suuntaa katseesi Jeesuksen täytettyyn työhön 
Golgatalla ja hänen kirkastettuun hahmoonsa Isän oikealla puolella.

Kuuletko Jumalan äänen?   Hepr. 3:7-19

7. Sen tähden, niin kuin Pyhä Henki sanoo: "Tänä päivänä, jos te kuulette hänen 
äänensä, 
8. älkää paaduttako sydäntänne, niin kuin teitte kapinoidessanne kiusaamisen päi-
vänä autiomaassa. 
9. Siellä teidän isänne kiusasivat ja koettelivat minua, vaikka näkivät minun tekojani 
neljäkymmentä vuotta. 
10. Sen tähden minä vihastuin tähän sukupolveen ja sanoin: 'Aina he eksyvät sy-
dämessään.' He eivät oppineet tuntemaan minun teitäni, 



40

11.ja niin minä vihassani vannoin: 'He eivät pääse minun lepooni.'" 
12. Varokaa, veljet, ettei vain kenelläkään teistä ole paha, epäuskoinen sydän, niin 
että hän luopuu elävästä Jumalasta. 
13. Kehottakaa sen sijaan toisianne joka päivä, niin kauan kuin sanotaan "tänä päi-
vänä", ettei kukaan teistä synnin pettämänä paatuisi. 
14. Mehän olemme tulleet osallisiksi Kristuksesta, kunhan vain pysymme loppuun 
asti vahvoina siinä luottamuksessa, joka meillä alussa oli. 
15. Kun siis sanotaan: "Tänä päivänä, jos te kuulette hänen äänensä, älkää paadut-
tako sydäntänne, niin kuin kapinoidessanne teitte", 
16. ketkä sitten suututtivat hänet, vaikka kuulivat? Eivätkö kaikki, jotka olivat Moo-
seksen johdolla lähteneet pois Egyptistä? 
17. Keihin hän oli vihastunut neljäkymmentä vuotta? Eikö niihin, jotka olivat tehneet 
syntiä ja joiden ruumiit kaatuivat autiomaahan? 
18. Ja keille hän vannoi, etteivät he pääse hänen lepoonsa? Eikö tottelemattomille? 
19. Näemme siis, että epäuskon tähden he eivät voineet päästä siihen lepoon.

Jumala puhuu
Miten voi kuulla Jumalan äänen? Milloin se tapahtuu? Millä tavalla Jumala puhe vai-
kuttaa? Minkälaisen valinnan eteen se meidät asettaa? Kuinka usein Herra puhuu? 
Miksi meidänkin tulee puhua ja kehottaa toisiamme? Mikä nostattaa Jumalan vi-
han? Mitä on epäusko luonteeltaan? Mitä uskoon tulossa ihmiselle tapahtuu? Miten 
uskossa voi pysyä? Mikä on se loppu, johon asti pitää pysyä uskossa? Millainen 
lepo on uskovilla oleva edessään? Näitä kysymyksiä Heprealasikirjeen kirjoittaja kä-
sittelee tässä jaksossa.

Miten Herra puhuu?
Kirje alkoi kertomalla, miten Jumala puhui Vanhan testamentin aikana ja miten lo-
pullisella tavalla Jeesuksessa Kristuksessa. Herran suuret luomistyöt ovat puhetta, 
jonka jokainen ihminen voi nähdä ympärillään. Niistä Paavali kirjoittaa: 

Se, mitä Jumalasta voidaan tietää,  on kuitenkin ilmeistä heidän keskuudessaan. 
Onhan Jumala ilmoittanut sen heille, sillä hänen näkymättömät ominaisuutensa, hä-
nen iankaikkinen voimansa ja jumaluutensa, ovat maailman luomisesta asti olleet 
nähtävissä ja ymmärrettävissä hänen teoissaan. (Room. 1:19-20)

Jumala puhuu myös omantunnon toiminnan kautta:
Kun pakanatkin, joilla ei ole lakia, tekevät luonnostaan, mitä laki vaatii, niin he, vaik-
ka heillä ei lakia olekaan, ovat itse itselleen laki. Näin he osoittavat, että lain vaati-
mukset on kirjoitettu heidän sydämeensä, kun heidän omatuntonsakin todistaa ja 
heidän ajatuksensa yhdessä syyttävät tai myös puolustavat heitä sinä päivänä, jona 
Jumala minun julistamani evankeliumin mukaisesti tuomitsee ihmisten salaisuudet 
Kristuksen Jeesuksen kautta. (Room. 2:14-16)

Edelleen Jumala puhuu kansojen kohtaloiden ja henkilökohtaisten tapahtumien ja 
kokemusten kautta. Luonto, omatunto ja kokemusmaailmamme ovat Jumalan pu-
hetta, joka kohdistuu poikkeuksetta jokaiseen ihmiseen kulttuurista ja uskonnosta 
riippumatta kaikkialla maailmassa. Sitä kutsutaan Jumalan yleiseksi ilmoitukseksi ja 
se ulottuu jokaiseen yksilöön asti. Sen perusteella yksikään ihminen ei voi viimeisel-
lä tuomiolla Jumalan edessä puolustaa omia vääriä tekojaan väittämällä, ettei tien-
nyt mitään Jumalasta ja hänen tahdostaan.  



41

Pyhä Henki puhuu Raamatussa
Sen tähden, niin kuin Pyhä Henki sanoo:(7)

Jumalan erityinen ilmoitus on hänen puhettaan Raamatussa ja erityisesti Jeesuksen 
persoonassa ja työssä. Jakeesta 7 alkaa lainaus Psalmista 95:7-11. Vanha testa-
mentti on siis Jumalan Pyhän Hengen puhetta meille samoin kuin koko Uusi testa-
menttikin. Molemmat ovat Jumalan Hengen ilmoitusta, jonka hän antoi eri ihmisten 
kautta. Niissä molemmissa on keskuksena Jeesus Kristus ja hänen pelastustekon-
sa. Vanhassa hän on luvattuna ja Uudessa täyttymyksenä. 

Jumalan puhe on siis meidän luettavissamme ja kuultavissamme, kun Raamatun 
sanan pohjalta julistetaan lain ja evankeliumin sanaa. 

Paavali kertoo Vanhan testamentin tehtävästä tämän päivän ihmisille näin:

Veljet, en tahdo teidän olevan tietämättömiä siitä, että isämme olivat kaikki pilven 
alla ja kulkivat kaikki meren poikki. Heidät kaikki kastettiin Moosekseen pilvessä ja 
meressä. Kaikki he söivät samaa hengellistä ruokaa ja joivat samaa hengellistä juo-
maa.  He  joivat  hengellisestä  kalliosta,  joka  seurasi  heitä.  Se  kallio  oli  Kristus. 
Useimpiin  heistä  Jumala  ei  kuitenkaan  mieltynyt,  saivathan  he  surmansa  autio-
maassa. Tämä tapahtui varoittavaksi esimerkiksi meille, ettemme himoitsisi pahaa, 
niin kuin he himoitsivat. Älkää myöskään ruvetko epäjumalanpalvelijoiksi niin kuin 
jotkut heistä. Onhan kirjoitettu: "Kansa istui syömään ja juomaan, ja sitten se nousi 
ja aloitti ilonpidon." Älkäämme harjoittako haureutta, niin kuin jotkut heistä harjoitti-
vat  -  heitä kaatui  yhtenä päivänä kaksikymmentäkolmetuhatta.  Älkäämme myös-
kään kiusatko Herraa, niin kuin jotkut heistä kiusasivat - käärmeet surmasivat hei-
dät. Älkää myöskään nurisko, niin kuin jotkut heistä nurisivat - heidät surmasi tuhoo-
ja. Tämä, mikä tapahtui heille, on esikuvallista, ja se on kirjoitettu varoitukseksi 
meille, joille on tullut maailmanaikojen loppukausi. Joka siis luulee seisovansa, 
katsokoon, ettei kaadu. Teitä ei ole kohdannut muu kuin inhimillinen kiusaus. Juma-
la on uskollinen. Hän ei salli teitä kiusattavan enempää kuin kestätte, vaan sallies-
saan kiusauksen hän valmistaa myös pääsyn siitä, niin että voitte sen kestää. (1. 
Kor. 10:1-13)

Meille on hyvin konkreettisin esimerkein osoitettu, millaisia kiusauksia uskova joutuu 
kohtaamaan aivan niin kuin Israelkin erämaassa. Korostus on kuitenkin siinä, että 
Jumala suuressa uskollisuudessaan ei koskaan koetellessaan omiaan salli meidän 
kohdata yli voimiemme menevää kiusausta. Jos otamme Vanhan testamentin varoi-
tuksista vaarin, voimme päästä perille Herran lupaamaan lepoon. Jos taas lankeam-
me kiusaukseen koettelemusten tullen, olemme siitä täysin vastuussa itse. Kun niin 
tapahtuu, meidän tulee heti samana päivänä tehdä parannus, tunnustettava syntim-
me, anottava armoa Jeesuksen uhriveren perusteella ja palattava Jumalan tahdon 
tekemiseen.
 

Kuuletko tänään?
Tänä päivänä, jos te kuulette hänen äänensä, älkää paaduttako sydäntänne,  niin 
kuin teitte kapinoidessanne kiusaamisen päivänä autiomaassa. (7-8)



42

Meille kuuluukin tänään kysymys, kuulemmeko ja kuuntelemmeko Jumalan puhetta 
juuri tänään ja siinä elämäntilanteessa, missä nyt olemme. Jumalan puhe on kaiken 
aikaa ympärillämme emmekä me voi sitä sivuuttaa huomaamatta. Jumalan sana 
osuu nimittäin omaantuntoomme ja synnyttää siinä usein piston, syyllisyyden, joka 
vaatii välitöntä synnin tunnustamista ja armon anomista Jeesuksen Golgatan uhriin 
vedoten. Kun niin teemme ja käännymme siitä pahasta, mitä olemme tehneet pois 
kuuliaisuuteen  Herran tahdolle,  omatuntomme saa rauhan Herran  vakuuttaessa, 
että Jeesuksen veri riittää puhdistamaan meidät kaikesta synnistä. 

Toisaalta uskovankin on mahdollista paaduttaa sydämensä toistuvasti tekemällä sa-
maa syntiä tunnustamatta sitä ja kääntymättä siitä pois. Jatkuva synnin tietoinen 
harjoittaminen voi lopulta kovettaa sydämemme niin koviksi, että tulemme sekä so-
keiksi että kuuroiksi Herran puheelle.  

Tie paatumukseen
Siellä teidän isänne kiusasivat ja koettelivat minua, vaikka näkivät minun tekojani 
neljäkymmentä vuotta.  Sen tähden minä vihastuin tähän sukupolveen ja sanoin: 
'Aina he eksyvät sydämessään.' He eivät oppineet tuntemaan minun teitäni, ja niin 
minä vihassani vannoin: 'He eivät pääse minun lepooni.'" Varokaa, veljet, ettei vain 
kenelläkään teistä ole paha, epäuskoinen sydän, niin että hän luopuu elävästä Ju-
malasta. (9-12) 

Järkyttävää on se, että uskovakin voi paatua jopa silloinkin, kun hän saa nähdä ja 
kokea suuria Jumalan tekoja elämässään. Hän saattaa saada erittäin ihania koke-
muksia Herran huolenpidosta vaikeissa tilanteissa, ihmeellisiä pelastumisia äärim-
mäisissä tilanteissa ja syvää rakkautta. Silti hän saattaa kaiken aikaa salata jotain 
syntiä, josta hän ajoittain ehkä toivoisi pääsevänsä vapaaksi, mutta todellisuudessa 
hän sitä hellii ja rakastaa. Lopulta hän saattaa onnistua vaientamaan parannukseen 
vaativan Pyhän Hengen äänen sisimmässään ja joutua niin syvän paatumuksen 
valtaan, että Jumala joutuu ratifioimaan eli vahvistamaan hänen tilansa. Häntä ei voi 
enää uudistaa parannukseen. Kirjoittaja kuvaa tilaa myöhemmin näin:

Mahdotontahan on uudistaa parannukseen niitä, jotka kerran ovat päässeet valoon, 
maistaneet taivaallista lahjaa ja tulleet osallisiksi Pyhästä Hengestä, maistaneet Ju-
malan hyvää sanaa ja tulevan maailmanajan voimia mutta ovat luopuneet. He näet 
itse uudestaan ristiinnaulitsevat Jumalan Pojan ja häpäisevät häntä julkisesti.  (6:4-
6) 

Luopumuksen tila alkaa usein aivan näkymättömästi ikään kuin kaikki olisi kunnos-
sa Herran kanssa, mutta todellisuudessa sydäntä onkin alkanut hallita jokin salattu 
synti. Lopulta asia tulee kuitenkin julkiseksi ja ennen ehkä hyvinkin hurskaalta näyt-
täneestä uskovasta tuleekin julkinen Kristuksen pilkkaaja ja Herran työn vastustaja. 
Tällaisen ihmisen kohtalo on hirveä, sillä hän herättää päälleen Jumalan vihan. Kir-
joittaja kuvaa tilaa myöhemmin näin hirvittävin sanoin:

Jos me tahallamme jatkamme synnin tekemistä päästyämme tuntemaan totuuden, 
ei ole enää uhria meidän syntiemme tähden vaan kauhea tuomion odotus ja tulen 
kiivaus, joka syö vastustajat. Joka hylkää Mooseksen lain, sen on armotta kuoltava 
kahden tai kolmen todistajan sanan nojalla. Kuinka paljon ankaramman rangaistuk-
sen  ansaitseekaan mielestänne se,  joka  tallaa  jalkoihinsa  Jumalan  Pojan,  pitää 



43

epäpyhänä liiton veren, jossa hänet on pyhitetty, ja pilkkaa armon Henkeä! Mehän 
tunnemme hänet, joka on sanonut: "Minun on kosto, minä olen maksava", 
ja vielä: ”Herra on tuomitseva kansansa." Kauhistuttavaa on langeta elävän Juma-
lan käsiin. (10:26-31) 

Päivittäinen kehotus
Kehottakaa sen sijaan toisianne joka päivä, niin kauan kuin sanotaan "tänä päivä-
nä", ettei kukaan teistä synnin pettämänä paatuisi. (13)

Jotta emme joutuisi sen Jumalan vihan alle, jota kuvataan ”kuluttavaksi tuleksi”, us-
kovina tarvitsemme päivittäistä kehotusta tehdä parannusta myös kaikkein salaka-
valimmista synneistämme, joissa saatamme päiväunelmissamme viihtyä. 

Meidän  on  tiedostettava,  miten  kiehtovana  synti  ja  kiusaukset  meitä  lähestyvät. 
Saatana lähestyy valkeuden enkelinä ja vakuuttelee, miten pikku asiasta kiusauk-
sessa on kysymys ja miten pikkumainen Jumala olisi, jos hän meidän vähäisiin tieltä 
poikkeamisiimme suhtautuisi vihaisesti.  ”Onhan hän rakkaus, kyllä hän pikkujutut 
heti anteeksi antaa, kyllä hän ymmärtää heikkouksiamme. Voit olla aivan rauhassa 
tämän asian  suhteen.”  Jos  sitten  itse  huomaamme langenneemme ja  omatunto 
syyttää, niin Saatana osaa antaa myös väärää lohdutusta: ”Sunnuntain jumalanpal-
veluksessa sinulle kyllä julistetaan kaikki anteeksi, ole huoleti!” Tai sitten se kääntää 
kelkkansa ja vakuuttaa: ”Et ole enää mikään uskova, kun tuollaista teet. Paras että 
lopetat koko uskovaisten touhun, ei sinusta ole siihen.”

Herran sana vaatii meitä juuri tänään tekemään parannus synneistämme, tunnusta-
maan ne oikeilla nimillä, anomaan armahdusta Jeesuksen veressä ja kääntymään 
tietoisesti niistä pois. Sen on tapahduttava juuri tänään, sillä koskaan elämässäm-
me ei tule mitään muuta päivää kuin tämä päivä. Parannuksen tekeminen ei myös-
kään tule koskaan olemaan helpompaa kuin juuri tänään. Se vaatii joka kerta nöyr-
tymistä, joka tekee ylpeälle sydämellemme kipeää. Mutta juuri nöyrtyminen on se 
suuri lahja, jonka Herra haluaa omilleen lahjoittaa kipuillessamme syntiemme kans-
sa. 

Päivittäisessä parannuksen teossa me uskovat tarvitsemme toinen toistemme roh-
kaisua ja tarvittaessa selkeää tilivelvollisuutta toisillemme niissä asioissa, joissa eri-
tyisen helposti lankeamme. Herra on sitä varten antanut käyttöömme ripin lahjan, 
jossa toisen uskovan läsnä ollessa saamme avata sydämemme Herralle ja saamme 
kuulla Herran antaman synninpäästön sanan omilla korvillamme veljemme tai sisa-
remme suun kautta.

Paavali rohkaisee meitä tarttumaan Jumalan armoon näin:
Jumalan työtovereina me kehotamme teitä ottamaan vastaan Jumalan armon niin, 
ettei se jää turhaksi. Sanoohan hän: "Sopivalla ajalla minä olen sinua kuullut ja pe-
lastuksen päivänä sinua auttanut." Nyt on sopiva aika, nyt on pelastuksen päivä. (2. 
Kor. 6:1-2)

Jos ja kun kuulemme Herran sanan, saamme aivan välittömästi tehdä parannuksen 
tietoisena siitä, että Herra haluaa suuressa armossaan antaa meille anteeksi ja va-
rustaa meidät päivittäin uudella voimalla taistellessamme syntejä vastaan.



44

Osallisuus Kristuksesta
Mehän olemme tulleet  osallisiksi Kristuksesta, kunhan vain pysymme loppuun asti 
vahvoina siinä  luottamuksessa, joka meillä alussa oli.  (14) (... kun vain loppuun 
asti pidämme kiinni siitä todellisuudesta, jonka yhteyteen jo alussa olemme pääs-
seet.” 1992)

Uskoon tuleminen voi olla monelle harhaan johtava ilmaisu, koska se saattaa syn-
nyttää mielikuvan siitä, että ihminen ikään kuin päätyisi jonkinlaiseen uskonkäsityk-
seen tai uskonnollisen oppijärjestelmän omaksumiseen. Kuitenkin uskoon tuleminen 
tarkoittaa Jeesuksen Kristuksen luokse tulemista, hänen persoonallista kohtaamis-
taan ja hänen ristin sovitustyönsä ja ylösnousemuksensa kautta tapahtuvaa pääsyä 
Jumalan yhteyteen, osalliseksi Jumalan elämästä Pyhässä Hengessä. Toki Jeesuk-
sen luokse tulemista voidaan kuvata myös opillisin käsittein ja voimme opillisesti ku-
vata, millainen Jeesus on, mutta opin ja Kristuksen suhde on sama kuin reseptin ja 
valmiin ruoan. Jeesus on elävä Persoona, jonka luokse tulemme, jonka luo myös 
jäämme ja jota seuraamme, minne ikinä hän meidät vie. 

Uskoon tulemisesta käytetään myös ilmaisua uudestisyntyminen, koska siinä Py-
hässä Hengessä Kristus itse asettuu asumaan ihmiseen. Pelastetut ihmiset ovat siis 
tulleet  Kristuksen persoonan luokse,  persoonalliseen  keskusteluyhteyteen hänen 
kanssaan ja osallisuuteen hänen omasta elämästään. Kasteessa ihminen liitetään 
Kristuksen kuolemaan, joka tulee meidän kuolemaksemme ja merkitsee siis täyttää 
anteeksiantamusta kaikista synneistä, mutta samalla hänet liitetään Kristuksen ylös-
nousemukseen, joka tulee meidän elämäksemme. Uskova on siis osallinen kaikesta 
siitä, mitä Kristus on tehnyt hyväksemme, ja kaikkeen siihen, mitä Kristus omistaa. 
Olemme Kristuksen kanssaperillisiä Jumalan lapsina, omistamme ikuisen elämän ja 
kirkkauden valtakunnan lupauksen, joka muuttuu meidän kokemukseksemme, kun 
Jeesus palaa takaisin kirkkaudessaan.

Todellisuudesta kiinni pitäminen 
Kirjeen saajat olivat siis tulleet Kristuksesta osallisiksi, mutta heillä oli kiusaus vetäy-
tyä pois Herran luota monenlaisten ulkoisten paineiden alla. Heille eikä meille riitä 
se, että olemme tulleet Kristuksen luokse, meidän tulee myös pysyä hänen kans-
saan joka päivä aina loppuun asti. Lopulta tässä tarkoitetaan tietenkin sitä päivää, 
jona saamme kohdata Jeesuksen kasvoista kasvoihin joko henkilökohtaisessa ruu-
miinkuolemassamme tai Jeesuksen toisessa tulemisessa maan päälle.

Kreikan kielinen sana  hypostasis voidaan kääntää joko luottamukseksi tai todelli-
suudeksi eli luottamuksen perustaksi tai pohjaksi. Vuoden 1992 käännös on mieles-
täni parempi kuvaamaan kirjoittajan tarkoitusta. Uskossa pysymisessä on kysymys 
jatkuvasta paluusta siihen, mitä ensi kertaa saimme kokea, kun tulimme Jeesuksen 
luo. Paavali kuvaa sitä näin:

Niin kuin siis olette ottaneet vastaan Kristuksen Jeesuksen, Herran, niin vaeltakaa 
hänessä. Juurtukaa häneen, rakentukaa hänessä ja vahvistukaa uskossa, niin kuin 
teille on opetettu. Olkoon kiitoksenne ylitsevuotava. (Kol. 2:6-7)

Vaellus Jeesuksessa tapahtuu siis samalla tavalla kuin ensimmäinen kohtaaminen-
kin Jeesuksen kanssa. Tulimme Herran luokse tunnustaen syntimme ja anteeksian-
tamusta ja uutta elämää anoen. Saimme kaikki syntimme anteeksi ja meille luettiin 



45

Kristuksen lahjavanhurskaus omaisuudeksemme. Tartuimme kiinni Herraan ja hä-
nen pelastustekoihinsa. Nyt meiltä kysytään sitä, että jokaisena päivänä palaamme 
saman Herran luo päivittäisessä parannuksessa tietoisena siitä, että pelastuksem-
me perustus ei ole muuttunut vähääkään siitä, kun uskoon tulimme. Jatkamalla Ju-
malan armon varassa loppuun asti, pääsemme perille. 

Vaarat matkalla perille
Kun siis sanotaan: "Tänä päivänä, jos te kuulette hänen äänensä, älkää paaduttako 
sydäntänne, niin kuin kapinoidessanne teitte", ketkä sitten suututtivat hänet, vaikka 
kuulivat? Eivätkö kaikki, jotka olivat Mooseksen johdolla lähteneet pois Egyptistä? 
Keihin hän oli  vihastunut neljäkymmentä vuotta? Eikö niihin,  jotka olivat  tehneet 
syntiä ja joiden ruumiit  kaatuivat autiomaahan? Ja keille hän vannoi,  etteivät  he 
pääse hänen lepoonsa? Eikö tottelemattomille? (15-18)

Matkalla kohti  lopullista päämäärää meillä uskovilla on aito vaara paatua, vaikka 
olemme omassa elämässämme kuulleet Herran puheen moneenkin kertaan. Kun 
elämäämme tulee ahdistuksia ja kärsimyksiä, meillä on kiusaus katkeroitua ja syyt-
tää Jumalaa niistä. Silloin on vaara ottaa tavalla ”ohjat omiin käsiin” ja sortua tottele-
mattomuuteen Herran sanalle.  Langettuamme syntiin meillä on vaara puolustella 
käytöstämme ja syytellä muita. Voimme joutua samaan vaaraan kuin Daavid, joka 
yritti  peittää aviorikoksensa ja murhansa. Häneltä kesti  kokonainen vuosi,  ennen 
kuin Herra sai taivutetuksi hänet palaamaan totuuteen ja parannukseen. Meillä ei 
ole mitään syytä kuvitella olevamme parempia kuin Daavid. Siksi tarvitsemme tois-
tuvasti kehotusta: ”Tee parannus tänään, tee se heti, kun Herra puhuu omalle tun-
nollesi!” Sydämen kovuus ja paatumus lopulta kartuttaa päällemme Jumalan vihan.

Syntien synti
Näemme siis, että epäuskon tähden he eivät voineet päästä siihen lepoon.(19)

Joskus kysytään ”Miksi Raamattu pitää epäuskoa kaikkein pahimpana syntinä, sillä 
eihän sille voi mitään, jos ei kykene uskomaan?” Epäusko ei kuitenkaan ole olemuk-
seltaan uskon puutetta vaan pikemminkin vastauskoa. Ihminen uskoo aina johonkin. 
Niin pian kuin hän joutuu tilaan, jossa ei enää usko mihinkään, hän on epätoivossa 
eikä jaksa elää ja saattaa päätyö epätoivoisiin tekoihin. 

Israelin kansan vaellus erämaassa kertoo, mistä epäuskossa on kysymys. Se oli 
heidän vahva vakaumuksensa,  että  he olivat  oikeassa,  kun valittivat  ja  syyttivät 
sekä  Moosesta  että  Jumalaa.  Vaikka  he  olivat  nähneet  Jumalan  valtavan  työn 
Egyptin  orjuudesta  vapautumisessa,  he  esittivät  toistuvasti  uusia  vaatimuksia  ja 
kieltäytyivät uskomasta sitä, mitä Jumala puhui. 

Usko on olemukseltaan Jeesuksen sanojen vastaan ottamista. Epäusko taas torjuu 
Jumalan puheen ja sen hyvän, mitä Jumala lupaa antaa. Se kuvittelee pärjäävänsä 
itse. Moni ilmaiseekin epäuskonsa sanoin: ”Minä en tarvitse mitään Jumalaa. Rai-
vaan itselleni tien tässä elämässä, enkä tarvitse tulevaa.” Epäusko on siis ylpeyttä 
ja itsekorotusta. Usein epätoivoisiin tekoihin päätyväkin on syvän ylpeyden vallassa 
kun kuvittelee, ettei Jumalakaan enää kykene häntä auttamaan. Epäusko on luopu-
mista elävästä Jumalasta. 



46

Epäusko ja epäily
Tässä yhteydessä on tärkeää nähdä ero epäuskon ja epäilyn välillä. Epäily nousee 
vaikeudesta uskoa sellaista,  mitä ei  ole esimerkiksi  aiemmin nähnyt tai  kokenut. 
Myös uskovalla on usein epäilyjä, kun Jumala saattaa tuntua epätodelliselta tai kun 
hän joutuu uskomaan lupauksiin, joiden täyttymiseen voi kulua hyvinkin pitkä aika. 
On epäuskon epäilyjä,  joissa ihminen pyrkii  perustelemaan epäuskoaan epäilyil-
lään. Mutta on myös uskon epäilyjä, joissa uskova rukouksessa vie epäilynsä Her-
ralle tunnustaen oman avuttomuutensa ja turvaa siksi Jumalaan.

Epäusko estää pääsyn lepoon
Epäusko on viime kädessä niin vakava synti, että sen valtaan heittäytyvä ja jäävä 
joutuu kadotukseen tuomittuna omista synneistään oikeudenmukaiseen rangaistuk-
seen. Jeesus on valmistanut jokaista ihmistä varten pelastustien, mutta se on ainoa 
tie saada syntinsä anteeksi ja vapautuksen tuomiosta. Jos ihminen torjuu sen epä-
uskossa, hän joutuu koko ikuisuuden vastaamaan itse omista teoistaan. Epäuskon 
valtaan jäävä ei milloinkaan voi löytää todellista lepoa tai rauhaa.

Ei Jumala lähettänyt Poikaansa maailmaan tuomitsemaan maailmaa vaan sitä var-
ten, että maailma pelastuisi hänen kauttaan. Sitä, joka uskoo häneen, ei tuomita. 
Mutta se, joka ei usko, on jo tuomittu, koska hän ei ole uskonut Jumalan ainutsyntyi-
sen Pojan nimeen. (Joh. 3:17-18)

Entä me?
Kun Herra kutsuu sinua tänään kääntymään puoleensa, älä jätä asiaa johonkin pa-
rempaan ajankohtaan, sillä pahimmassa tapauksessa et enää kuule uutta kutsua 
pelastukseen. Voi käydä niin, että omassa epäuskossasi paadut niin, ettet enää ky-
kene kuulemaan Herran puhetta. Avaa siksi sydämesi Herralle tänään, nyt tässä. 
Tunnusta, ettet omin yrityksin voi löytää sydäntä tyydyttävää elämää, et kykene elä-
mään oikein etkä löytämään totuutta. Pyydä anteeksi sitä väärää, mitä olet tehnyt ja 
niitä laiminlyöntejä, joilla olet rikkonut Jumalan tahtoa vastaan. Pyydä Jeesusta an-
tamaan kakki anteeksi sillä perusteella, että Jeesus on ristillä sovittanut sinunkin 
syntisi. Pyydä sitten häntä tulemaan sydämeesi puhdistamaan sen ja ottamaan se 
hallintaansa. Niin saat uskon lahjan ja Jumalan lapsen etuoikeudet.

Herra kysyy omaltaan, oletko ehkä alkanut suosia joitain salaisia syntejä sydämes-
säsi. Oletko ehkä antanut sydämeesi sijaa epäuskon epäilyille? Oletko ollut tottele-
maton Herralle, kun hän kutsui sinua parannukseen helmasynneistäsi. Herran sana 
varoittaa sinua paatumuksen vaarasta ja haastaa sinut nöyrtymään uudelleen pa-
rannukseen hänen edessään juuri tänään. Hän kutsuu sinua myös suuntautumaan 
siihen lopulliseen lepoon, jonka hän on luvannut jokaiselle, joka seuraa häntä elä-
mänsä loppuun asti.  



47

Usko ja sana   Hepr. 4:1-13

1. Varokaamme siis, ettei kenenkään teistä havaittaisi jääneen taipaleelle, sillä lu-
paus päästä hänen lepoonsa on yhä voimassa. 
2. Onhan hyvä sanoma julistettu meille niin kuin heillekin. Kuultu sana ei kuitenkaan 
hyödyttänyt heitä, koska se ei sulautunut uskossa niihin, jotka sen kuulivat. 
3. Sen sijaan me, jotka tulimme uskoon, pääsemme lepoon. Jumala on kyllä sano-
nut: "Vihassani minä vannoin: 'He eivät pääse minun lepooni'",  vaikka hänen te-
konsa ovat olleet valmiina jo maailman perustamisesta asti. 
4.  Jossakin  kohdassa hän on sanonut  seitsemännestä  päivästä:  "Jumala  lepäsi 
seitsemäntenä päivänä kaikista teoistaan." 
5. Ja tässä taas: "He eivät pääse minun lepooni." 
6. Koska siis on varmaa, että jotkut pääsevät siihen ja että ne, joille hyvä sanoma 
ensiksi julistettiin, eivät päässeet siihen tottelemattomuuden vuoksi, 
7. niin hän määrää jälleen päivän, "tämän päivän". Daavidin kautta hän näet sanoo 
pitkän ajan kuluttua, niin kuin aiemmin on sanottu: "Tänä päivänä, jos te kuulette 
hänen äänensä, älkää paaduttako sydäntänne." 
8. Jos Joosua olisi johtanut heidät lepoon, Jumala ei puhuisi toisesta, sen jälkeises-
tä päivästä. 
9. Jumalan kansalla on siis sapatinlepo vielä edessäpäin. 
10. Joka on päässyt hänen lepoonsa, on saanut levon teoistaan niin kuin Jumalakin 
omista teoistaan. 
11. Pyrkikäämme siis pääsemään siihen lepoon, ettei kukaan lankeaisi seuraamaan 
samaa tottelemattomuuden esimerkkiä. 
12. Jumalan sana on elävä ja voimallinen ja terävämpi kuin mikään kaksiteräinen 
miekka. Se tunkee läpi, kunnes erottaa sielun ja hengen, nivelet ja ytimet ja tuomit-
see sydämen ajatukset ja aikeet. 
13. Mikään luotu ei ole hänelle näkymätön, vaan kaikki on alastonta ja paljastettua 
hänen silmiensä edessä, ja hänelle meidän on tehtävä tili.

Levottomalle lepoa
”Ihmissydän on levoton ja rauhaton siihen asti, kunnes se löytää levon Kristukses-
sa.”  

Miten ihminen voi löytää levon Jumalassa? Mitä tarvitaan, jotta Jumalan sanan lu-
paukset voisivat täyttyä elämässämme? Miten Jumalan sanan vaikuttaa uskovas-
sa? Mitä usko ja epäusko ovat olemukseltaan? Millaisen levon Jumala omilleen an-
taa? Millaista on uskovan kilvoitus, ahkerointi, pyrkiminen kuuliaisuuteen Jumalan 
sanalle?  Millaisessa  vastuussa  ihminen  on  Jumala  edessä?  Näihin  kysymyksiin 
Heprealaiskirjeen kirjoittaja ottaa kantaa jatkaessaan teemaa lepoon pääsystä tai 
tielle jäämisestä.

Rauhan kaipuu
Taannoin Japanissa suoritettiin kyselytutkimus siitä, mikä oli tärkein syy siihen, että 
ihmiset ensi kertaa hakeutuivat kristilliseen kirkkoon. Yli 70% vastaajista kertoi syyk-
si halunsa löytää rauha sydämensä. Useita kertoja olen itsekin kuullut, miten ei-kris-
titty japanilaisen tulee ensi kertaa jumalanpalvelukseen ja ihmettelee, miten pelkkä 
virsien tai hengellisten laulujen kuuleminen rauhoitti hänen sydäntään.



48

Tämän päivän nuoret Suomessa ovat ahdistuneita. Moni kokee elämänsä tarkoituk-
settomaksi, tyhjäksi ja yksinäiseksi. Siitä kertoo ei vain kouluissa levottomuus vaan 
myös masennuslääkkeiden ja  muiden rauhoittavien lääkkeiden lisääntyvä käyttö. 
Tiedotusvälineet uutisoivat ilmiötä huolestuneina ja yrittävät selittää asiaa pande-
mian  vaikutuksilla,  ilmastoahdistuksella,  sodilla  tai  kännykkäkiusaamisella.  Mutta 
nuorten joukossa on kasvava joukko niitä, jotka ovat alkaneet etsiä vastausta toiset 
kristinuskosta ja toiset uususkonnollisuudesta. 

Profeetta Jesajan kautta Herra kertoo, mistä rauha löytyy ja mitä seuraa, jos Jumala 
torjutaan pois elämästä:
Minä luon huulten hedelmän, rauhan, rauhan kaukaisille ja läheisille, sanoo Herra, 
ja minä parannan hänet (kansan). Mutta jumalattomat ovat kuin kuohuva meri, joka 
ei voi tyyntyä ja jonka aallot kuohuttavat esiin liejua ja mutaa. Jumalattomilla ei ole 
rauhaa, sanoo minun Jumalani. (Jes. 57:19-21)

Voimassa oleva lupaus
Varokaamme siis, ettei kenenkään teistä havaittaisi jääneen taipaleelle, sillä lupaus 
päästä hänen lepoonsa on yhä voimassa. (1)

Kirjoittaja käsittelee edelleen Psalmin 95:7-11 tekstiä. Kuvattuaan edellisessä jak-
sossa, miten Israelin sukupolvi, joka oli Mooseksen johdolla vapautettu Egyptin or-
juudesta, ei epäuskonsa vuoksi päässyt Kaananin maahan, luvattuun levon maa-
han, hän kiinnittää nyt huomion psalmikatkelman loppuosaan ja korostaa Herran 
antaman lupauksen voimassaoloa ja luotettavuutta. Evankeliumi ei lupaa vain lopul-
lista levon ja rauhan valtakuntaa, vaan se antaa uskovalle jo nyt matkalla omantun-
non rauhan ja vapautuksen omilla teoilla yrittää pelastaa itseämme. Tie perille asti 
on Jeesus, jonka kanssa jokaisen häneen turvaavan on mahdollista päästä perille. 

Kristityn vaellus noudattaa samaa mallia kuin Israelin vaellus vapautuksesta erä-
maan kautta luvattuun maahan. Kristuksen Golgatan sovitustyön perusteella uskova 
seurakunta on saanut liittolupauksen päästä yhteyteen Jumalan kanssa ja kasvaa 
siinä, kunnes meidät tehdään täydellisiksi kirkkaudessa. Synnit anteeksi saaneina ja 
synnin vallasta vapautettuina uskovan tulee siksi vaeltaa läpi tämän ajan ”erämaa-
vaellus” perille asti. Meidän tulee nyt huolehtia siitä, että uskossa pidämme kiinni sii-
tä evankeliumista, jonka kautta pelastuksemme saimme, ja kulkea sen voiman va-
rassa loppuun asti. Meilläkin on nimittäin vaara sortua epäuskoon ja jäädä taipaleel-
le.

Sana sydämeen
Onhan hyvä sanoma julistettu meille niin kuin heillekin. Kuultu sana ei kuitenkaan 
hyödyttänyt heitä, koska se ei sulautunut uskossa niihin, jotka sen kuulivat. (2)

Jumalan ilmoitus eteni vaiheittain, mutta sama evankeliumi saarnattiin molemmissa 
testamentissa, vaikkakaan ei yhtä selvästi, ei niin lohdullisella tavalla Vanhassa tes-
tamentissa kuin Uudessa. Vanhan testamentin uhrit ja seremoniat olivat sen aika-
kauden evankeliumi, jotka viittasivat tulevaan Kristuksen uhriin Golgatalla. Vanhan 
liiton ihmiset  saivat  syntinsä anteeksi  ja  yhteyden Jumalaan uskomalla  tulevaan 
Messiaaseen. Uudessa saamme taas katsella jo menneisyydessä tapahtunutta täyt-
tymystä ja omistaa saman anteeksiantamuksen kuin hekin.



49

Hyödytön sanan kuuleminen
Evankeliumi on sanoma ristiinnaulitusta ja ylösnousseesta Jeesuksesta Kristukses-
ta. Lukemattomat ihmiset ovat historian saatossa ja yhä tänä päivänä kuulleet se il-
man, että se on vähääkään hyödyttänyt heitä – tai oikeastaan se on koitunut heille 
jopa tuomioksi, koska he eivät ole ottaneet eivätkä nytkään ota sitä uskossa vas-
taan sydämeensä. 

Kirjoittaja vertaa tässä uskoa ruokatorveen, jonka on päästettävä sana sulamaan 
vatsassa, jotta se pääsisi vaikuttamaan. Jeesus kutsuu itseään myös Elämän Lei-
väksi. Pelastuksen evankeliumi on itsessään Jumalan sanana elävä ja voimallinen 
(12), vaikka se voidaan pelkkinä lauseina sivuuttaa ja torjua. Se on kuin parantava 
ihmelääke,  joka  kykenee  pelastamaan  hengen,  mutta  kenellekään  kuolettavasti 
syntiin sairastuneelle ei ole siitä mitään apua, ellei lääkettä niellä.

Uskoa voidaan kuvata monella tavalla, mutta kaikessa yksinkertaisuudessaan se on 
Jumalan sanan vastaan ottamista. Me kohtaamme ihmisen vasta sitten, kun alam-
me puhua hänen kanssaan ja otamme hänen sanansa vastaan. Vastaavasti  me 
kohtaamme Jeesuksen Kristuksen, kun otamme vastaan evankeliumin sanan, jossa 
hän vakuuttaa: ”Poikani, tyttäreni! Ole turvallisella mielellä. Sinun syntisi annetaan 
sinulle anteeksi. Olen kärsinyt sinun sijastasi kaikkien syntiesi rangaistuksen Golga-
talla, siksi sinä olet vapaa.” Uskoa ei ole se, että tietää, että Jeesus on kuollut kaik-
kien ihmisten puolesta, vaan se, että sanon: ”Jeesus kuoli minun syntieni sijaiskärsi-
jänä. Jeesus antoi minun syntini anteeksi. Kiitos Herra!” 

Kun siis avaamme sydämemme ja otamme vastaan evankeliumin sanassa itse Her-
ran Jeesuksen, Pyhä Henki vakuuttaa omalletunnollemme, että Jeesuksen veri riit-
tää minunkin suuriin synteihini ja saan maistaa Jumalan rauhaa omassatunnossani. 
Pääsen lepoon omista yrityksistäni pelastaa itseäni tai saavuttaa rauhan sisimpääni. 
Jumalan sana sisimmässäni alkaa sitten kyllä perusteellisen työn, jota jae 12 kuvaa 
näin:

Jumalan sanan pyhittävä työ
Jumalan sana on elävä ja voimallinen ja terävämpi kuin mikään kaksiteräinen miek-
ka. Se tunkee läpi, kunnes erottaa sielun ja hengen, nivelet ja ytimet ja tuomitsee 
sydämen ajatukset ja aikeet. (12)

Jeesuksen luokse saa tulla juuri niin syntisenä kuin on, aivan sellaisenaan, mutta 
Herra  ei  jätä  meitä  entiselleen.  Annettuaan syntimme anteeksi  ja  vapautettuaan 
meidät syyllisyydestä, hän alkaa pyhittää meitä eli puhdistamaan mielemme ja tun-
teemme ajatuksista, jotka nousevat syntisestä lihasta. Uskova saa koko elämänsä 
vaeltaa sanan ajoittain kirpaisevassa valossa. Siinä tulevat väärät mielenliikahduk-
semmekin Sanan läpivalaisuun. Vaihe vaiheelta Herra irrottaa likaa ja mätää sielus-
tamme ja antaa sen sijaan puhtautta. Kuitenkin se tapahtuu kaiken aikaa Jumalan 
rauha ja lepo sydämessämme, koska tiedämme, että mikään vielä meissä asuva li-
han saastutus ei voi meitä enää kadottaa, koska olemme Kristuksessa Jeesukses-
sa. 



50

Koska usko ottaa vastaan Jeesuksen Kristuksen, se ilmenee myös kuuliaisuutena. 
Epäuskon luonnehan on se, ettei halua kuunnella, mitä Herra puhuu. Epäusko yl-
peydessään kuvittelee tietävänsä paremmin kuin Herra. Epäusko on uskoa itseensä 
ja omiin mahdillisuuksiinsa. 

Inhimillisesti katsottuna Jumalan sana on yhtä heikkoa kuin mikä tahansa puhe tai 
kirja. Se on helppo sivuuttaa olan kohautuksella. Herran viisauteen kuuluukin se, 
että vain totuuteen nöyrtyvä ja todellisen pelastustarpeensa myöntävä voi uskossa 
ottaa vastaan Jumalan sanan.  Mutta nekään, jotka Jumalan sanalle korvansa sulki-
vat ja torjuivat evankeliumin, eivät lopulta pääse Jumalan sanaa pakoon. Jokainen 
ihminen elää hetki hetkeltä Jumala kasvojen edessä ja joutuvat tilille kaikesta siitä, 
mitä ovat elämässään tehneet ja myös kuulemastaan evankeliumista. Tuomion pe-
ruste on se Jumalan ilmoituksen valo, jota omassatunnossamme ja Jumalan sanas-
sa olemme kuulleet, mutta jota emme ole noudattaneet.  

Tilinteko tulee
Mikään luotu ei ole hänelle näkymätön, vaan kaikki on alastonta ja paljastettua hä-
nen silmiensä edessä, ja hänelle meidän on tehtävä tili. (13)

Jokainen ihminen joutuu viimeistään viimeisellä tuomiolla tilille kaikesta tekemäs-
tään, laiminlyömästään, jokaisesta turhasta sanastaan ja likaisesta ajatuksestaan. 
Jokaiselle ihmiselle kuuluisi  täydellisen oikeudenmukaisena tuomiolla ikuinen ero 
Jumalan kirkkaudesta hänen pyhässä tulessaan kadotuksen tuskissa. Mutta yhdel-
lekään sellaiselle, joka on suostunut jo täällä ajassa tekemään tilit Kristuksen kasvo-
jen edessä, ei ole mitään pelättävää viimeisellä tuomiolla. Synnistä Herran puoleen 
kääntynyt, saa täällä ajassa armahdustuomion Golgatan uhrikuoleman tähden. Siksi 
uskon vaelluksessakaan hänen ei tarvitse yrittää paeta Jumalan kaikkinäkevää kat-
setta, vaan juuri siksi hän voi turvallisesti joka kerta langettuaan omistaa uudelleen 
sen armon, jonka uskoon tullessaankin. Uskova saa levosta ja rauhasta käsin jäädä 
langenneena ja kipuillen Herran käsiin. 

Psalmi 139 kuvaa tätä turvallista tilaa näin:
Herra, sinä olet minut tutkinut ja sinä tunnet minut. Sinä tiedät, milloin minä istun ja  
milloin nousen, sinä ymmärrät ajatukseni kaukaa. Polkuni ja makuusijani sinä olet 
vaaksalla mitannut, kaikki minun tieni ovat sinulle tutut. Minun kielelläni ei ole sa-
naakaan, jota sinä, Herra, et täysin tuntisi. Edestä ja takaa sinä olet minut saarta-
nut, olet laskenut kätesi päälleni. Tämä tieto on minulle ylen ihmeellinen, niin kor-
kea, etten voi sitä käsittää. Minne voisin mennä sinun Henkesi ulottuvilta, minne 
paeta kasvojesi edestä? Jos nousisin taivaaseen, sinä olet siellä, jos tekisin vuotee-
ni tuonelaan, sielläkin sinä olet. Jos kohoaisin aamuruskon siivin ja asettuisin asu-
maan meren ääriin, sielläkin sinun kätesi minua johtaisi, sinun oikea kätesi pitäisi 
minusta kiinni.  Ja vaikka sanoisin:  ”Pimeys peittäköön minut,  ja  valo ympärilläni 
muuttukoon yöksi", ei pimeyskään kätkisi minua sinulta, vaan yö valaisisi kuin päi-
vä, pimeys olisi kuin valo. Sinä loit minut sisintäni myöten, sinä kudoit minut kokoon 
äitini kohdussa. Minä kiitän sinua siitä, että minut on tehty ylen ihmeellisesti. Ihmeel-
liset ovat sinun tekosi, sieluni tietää sen sangen hyvin. Minun luuni eivät olleet sinul-
ta kätkössä, kun minut salassa valmistettiin, kun minut kudottiin taidokkaasti maan 
syvyyksissä. Sinun silmäsi näkivät minut jo idullani. Kaikki päivät oli luotu ja kirjoitet-



51

tu sinun kirjaasi, ennen kuin ainoakaan niistä oli tullut. Kuinka kalliit ovatkaan minul-
le sinun ajatuksesi, Jumala, kuinka valtava onkaan niiden määrä! Jos laskisin ne, 
niitä olisi enemmän kuin hiekanjyviä. Minä herään ja olen yhä sinun luonasi. 

Lepo Jumalassa
Sen sijaan me, jotka tulimme uskoon, pääsemme lepoon.  (3)

Jos epäusko on syy siihen, että ihminen ei saa rauhaa eikä lepoa Jumalassa, niin 
samalla on täysin varmaa, että uskovat pääsevät lepoon. Me pääsemme siunattuun 
yhteyteen Kristuksen kanssa ja yhteyteen Jumalan kanssa Kristuksen kautta. Tässä 
tilassa me saamme nauttia monista suloisista lahjoista, kuten syntien anteeksian-
nosta, omantunnon rauhasta, Pyhän Hengen ilosta, armon kasvusta ja kirkkauden 
takuista, synnin orjuudesta vapautumisesta ja levosta Jumalassa, kunnes olemme 
valmiita lepäämään hänen kanssaan taivaassa.

Pienen esimerkin Jumalan antamasta levosta kertoo se, mitä opetuslapset saivat 
nähdä ja kokea, kun Jeesus raskaan evankelioimismatkan jälkeen kutsui heitä le-
päämään.  He  saapuivat  nurmikkoiselle  vuorenrinteelle,  asettuivat  lepäämään  ja 
kuuntelemaan Jeesuksen opetusta ihmisjoukoille, jotka seurasivat heitä. Sitten he 
saivat nähdä, miten Jeesus ruokki yli 10 000 ihmistä viidellä leivällä ja kahdella ka-
lalla. Jumalan lepo täyttää kaikki tarpeemme ylenpalttisesti.  

Levon luonnetta kirjoittaja vertaa Jumalan lepäämiseen luomistyön jälkeen:
...hänen  tekonsa ovat  olleet  valmiina jo  maailman perustamisesta asti.  Jossakin 
kohdassa hän on sanonut seitsemännestä päivästä: "Jumala lepäsi seitsemäntenä 
päivänä kaikista teoistaan." (3-4)

Kaikkivaltias ja voimassaan ääretön Jumala ei suinkaan väsynyt luomisteoissaan. 
Itse asiassa uusi taivas ja uusi maa, jotka odottavat uskovaa valmistettiin jo ennen 
universumin  ja  maapallon  luomista.  Jeesus  sanoo viimeiselle  tuomiolla  omilleen 
näin:
 'Tulkaa tänne, te Isäni siunaamat. Te saatte periä valtakunnan, joka on ollut valmis-
tettuna teitä varten maailman perustamisesta asti. (Matt. 25:34) 

Maapallon ja ihmisen luomisen jälkeen Jumala näki, että kaikki, mitä hän oli luonut, 
oli täysin hyvää. Jumalalle lepo merkitsi sitä, että hän nautti ja iloitsi täydellisestä 
teostaan. 

Ihmisen lankeaminen syntiin katkaisi kuitenkin Jumalan levon. Syntiinlankeemuksen 
seurauksena Jumala itse joutui alistamaan luomakunnan ihmisen syntisyyttä vas-
taavaan tilaan katoavaisuuden alle:

Jumalan työ nyt
Luomakunta on näet alistettu katoavaisuuden valtaan, ei omasta tahdostaan vaan 
alistajan, kuitenkin sen toivon varaan, että itse luomakuntakin vapautetaan turme-
luksen orjuudesta Jumalan lasten kirkkauden vapauteen. Me tiedämme, että koko 
luomakunta  yhdessä  huokaa  ja  on  synnytystuskissa  aina  tähän  hetkeen  asti. 
(Room. 8:20-22)



52

Luomistekojen täydellisyydestä Jumala lepäsi seitsemäntenä luomispäivänä, mutta 
siitä alkoi Jumalan pelastava työ, joka on yhä kesken eikä siinä ole yhtään lepopäi-
vää, ennen lopullista uutta maata, jonka ylle laskeutuu uusi taivas ja uusi Jerusa-
lem. Jeesus kuvaa pelastavaa työtä näin: "Minun Isäni on tehnyt työtä tähän asti ja 
tekee yhä, ja niin teen minäkin."  (Joh. 5:17)

Maapallolla ja ihmiskunnalla sen viljelijänä ja varjelijana on tiettyjä tehtäviä,  joita 
meidän tulee ihmiskuntana yhä tehdä, vaikka elämmekin nyt Jumalan katoavaisuu-
den alle alistamassa maailmassa. Maapallon luomisen ehkä tärkein tehtävä oli se, 
että sen eräälle kukkulalle iskettiin ristin puu, jolla Jeesus sovitti ihmiskunnan synnit, 
sillä jo ennen maailman luomista Jumala näki ja tiesi, että ihmiskunta lankeaisi syn-
tiin. Siksi hän valmisti jo iankaikkisuudessa pelastussuunnitelman, jonka tarkoitus 
on viedä evankeliumin uskossa vastaan ottaneet uuteen maahan ja uuteen taivaa-
seen, todelliseen lepoon. Kun se hetki koittaa, myös Isä ja Jeesus pääsevät yhdes-
sä pelastetun seurakunnan kanssa lopulliseen lepoon iloitsemaan, riemuitsemaan 
ja ylistämään sekä luomisen teoista että pelastusteoista, joista tärkein on Golgatan 
ristin uhri meidän syntiemme sovitukseksi.

Joosua ja Jeesus
Ja tässä taas: "He eivät pääse minun lepooni." Koska siis on  varmaa, että jotkut 
pääsevät siihen ja että ne, joille hyvä sanoma ensiksi julistettiin, eivät päässeet sii-
hen tottelemattomuuden vuoksi, niin hän määrää jälleen päivän, "tämän päivän". 
Daavidin kautta hän näet sanoo pitkän ajan kuluttua, niin kuin aiemmin on sanottu:  
"Tänä päivänä, jos te kuulette hänen äänensä, älkää paaduttako sydäntänne." Jos 
Joosua olisi johtanut heidät lepoon, Jumala ei puhuisi toisesta, sen jälkeisestä päi-
västä.(5-8)

Kirjoittaja vahvistaa niiden kurjuuden, jotka eivät usko. He eivät koskaan astu hen-
gelliseen lepoon, eivät armoon tässä elämässä eivätkä kirkkauteen tuonpuoleises-
sa. Tämä on yhtä varmaa, kuin Jumalan sana ja vala voivat sen tehdä. Yhtä varmaa 
kuin se, että Jumala on päässyt lepoon, on se, että itsepäiset epäuskoiset jäävät 
sen ulkopuolelle. Yhtä varmaa kuin se, että epäuskoiset juutalaiset kaatuivat erä-
maassa eivätkä koskaan päässeet luvattuun maahan, on se, että epäuskoiset joutu-
vat tuhoon eivätkä koskaan pääse taivaaseen. Yhtä varmaa kuin se, että Joosua, 
juutalaisten suuri johtaja, ei voinut antaa heille luvattua maata heidän epäuskonsa 
vuoksi,  huolimatta hänen suuresta urheudestaan ja johtajuudestaan, niin varmaa 
on, että edes Jeesus itse, pelastuksemme Päämies, huolimatta kaikesta armostaan 
ja voimastaan, ei anna eikä voi antaa lopullisille epäuskoisille hengellistä tai ikuista 
lepoa: Se on varattu vain Jumalan kansalle, muut hylkäävät itsensä synnillään ikui-
seen levottomuuteen. Mutta Jumalan kansalle lepo tulee täysin varmasti.

Kirjoittaja kuvaa Jeesusta toisena Joosuana. Nimen merkityshän on molemmilla sa-
ma. Joosuan luvattuun maahan päässyt kansa ei kuitenkaan löytänyt lopullista le-
poa. Siihen tarvittiin Jeesus, joka valmisti täydellisen tien oman ristin uhrinsa kautta 
taivaallisen kodin lepoon niille, jotka uskossa ottavat hänet vastaan omana Pelasta-
janaan. Me olemme yhä matkalla tuota suurta lepoa kohti.



53

Kilvoitelkaa!
Jumalan kansalla on siis sapatinlepo vielä edessäpäin. Joka on päässyt hänen le-
poonsa, on saanut levon teoistaan niin kuin Jumalakin omista teoistaan. Pyrkikääm-
me siis pääsemään siihen lepoon, ettei kukaan lankeaisi seuraamaan samaa totte-
lemattomuuden esimerkkiä. (9-11)

Lupaus pääsystä Herran lepoon on uskoville täysin varma, mutta juuri siksi meidän 
tehtävämme on kilvoitella kohti päämääräämme. Paavali kuvaa sitä näin:

Siksi, rakkaani, niin kuin olette aina olleet kuuliaisia, ei vain minun läsnä ollessani 
vaan vielä enemmän nyt, kun olen poissa, ahkeroikaa peläten ja vavisten oman pe-
lastuksenne hyväksi. Jumala itse vaikuttaa teissä tahtomisen ja tekemisen, että hä-
nen hyvä tahtonsa tapahtuisi. (Fil. 2:12-13) 

Usko ja kuuliaisuus ovat saman asian kaksi eri puolta. Usein vanhemmat sanovat 
tottelemattomille lapsilleen: ”Miksi et uskonut, mitä sanoin!” Usko ja luottamus Jee-
sukseen poikii kuuliaisuuden. Epäusko taas tuo mukanaan Herran sanan vastaisen 
elämän. Uskon vaellus ei ole meidän omista voimistamme kiinni, Pyhä Henki vaikut-
taa sen, että tahdomme tehdä Herran sanan mukaan ja myös tekemisen. Mutta juu-
ri siksi on tärkeää, että  ”pelolla ja vavistuksella” eli pyhällä arkuudella vaellamme 
Herran kasvojen edessä. Syntisestä lihastamme nousee nimittäin monenlaisia kiu-
sauksia, jotka pyrkivät kampeamaan meidät Herran tieltä syrjäpoluille. 

Kilvoittelu, pyrkiminen päämääräämme merkitsee ahkerointia, innokasta työn teke-
mistä – ei kuitenkaan itseämme pelastaaksemme, sillä sen työn teki Jeesus koko-
naan. Meidän työmme on Herran palvelua jakaessamme sanaa ja osoittaessamme 
rakkautta niin uskon veljille ja sisarille kuin myös niille, jotka eivät vielä tunne Va-
pahtajaa.  Ahkera työ on ainoa tie lepoon. Ne, jotka eivät tee työtä nyt, eivät saa le-
poa tulevassa elämässä. Asianmukaisen ja ahkeran työn jälkeen seuraa suloinen ja 
tyydyttävä lepo. Nyt tehty työ tekee levosta miellyttävämmän, kun se tulee. Työs-
kentelevän miehen uni on suloinen, sanoo Saarnaaja (5:12). 

Työskennelkäämme siis, olkaamme kaikki yhtä mieltä ja yksimielisiä, ja  kannusta-
kaamme toisiamme ja kehottakaamme toisiamme tähän ahkeruuteen. On todellinen 
ystävyyden osoitus, kun näemme kristittyjen veljiemme laiskottelevan, kehottaa hei-
tä  muistamaan  velvollisuutensa  ja  työskentelemään  ahkerasti.  ”Tulkaa,  ystävät, 
mennään kaikki töihin. Miksi istuisimme paikallamme? Miksi laiskottelisimme? Nyt 
on työn aika, lepo tulee aikanaan.” Näin kristittyjen tulisi kehottaa itseään ja toisiaan 
olemaan ahkeria vaelluksessaan, sitä enemmän, mitä enemmän näemme Herran 
paluun päivän lähestyvän. Voiman kilvoitukseen saamme Jumalan elävästä ja voi-
mallisesta sanasta. 

Herra lupaa pitää kiinni omistaan ja vetää heidät myös takaisin totuuden tielle, jos 
he lankeavat harhaan. Herra etsii ja kokoaa omansa, kunhan me elämme päivittäi-
sessä  parannuksessa  ja  turvaamme evankeliumin  armoon.  Paavali  kuvaa asiaa 
näin:
Kiitän siitä, että olette osallistuneet evankeliumiin ensi päivästä tähän asti, ja luotan 
täysin siihen, että hän, joka on alkanut teissä hyvän työn, vie sen päätökseen Kris-
tuksen Jeesuksen päivään mennessä. (Fil. 1:5-6)



54

Entä sinä?
Onko Jumalan sana päässyt uskossa sulautumaan sinun sydämeesi ja väkevällä 
voimallaan nostanut sinut armon osallisuuteen ja vaeltamaan Jumalan voiman va-
rassa kohti suurta lepoa? Vai kipuiletko edelleen levottomuuden ja rauhattoman sy-
dämen kanssa? Ellet vielä, niin tänään on se päivä, jona Herra Jeesus kutsuu sinua 
luokseen. Avaa sydämesi hänelle, tunnusta rehellisesti oma tilasi, pyydä anteeksi 
syntejäsi sillä perusteella, että Jeesus on niiden rangaistuksen jo Golgatan ristillä 
sovittanut ja pyydä, että Jeesus itse astuisi Pyhässä Hengessä elämäsi Valtiaaksi!
Lähde sitten uudella innolla, uudella kuuliaisuudella toteuttamaan ahkerasti hänen 
tahtoaan, sillä tiedät, että sinua odottaa voittopalkinto, lepo Jumalassa. Jo nyt saat 
ottaa uudelleen vastaan omantunnon levon syntiesi anteeksiantamuksessa.

Ylipappi Jeesus   Hepr. 4:14-5:10

14. Koska meillä siis on suuri ylipappi, läpi taivaiden kulkenut, Jeesus, Jumalan Poi-
ka, pitäkäämme kiinni tunnustuksesta. 
15. Eihän meidän ylipappimme ole sellainen, ettei hän voi sääliä meidän heikkouk-
siamme, sillä hän on ollut kaikessa kiusattu samalla tavoin kuin mekin, kuitenkin il-
man syntiä. 
16. Käykäämme siis rohkeasti armon valtaistuimen eteen, että saisimme laupeuden 
ja löytäisimme armon avuksemme oikeaan aikaan. 
1. Jokainen ylipappi valitaan ihmisten joukosta ja asetetaan ihmisten puolesta toi-
mittamaan sitä, mikä kuuluu Jumalalle, tuomaan lahjoja ja uhreja syntien tähden. 
2. Hän kykenee kohtelemaan säälien tietämättömiä ja eksyviä, koska on itsekin 
heikkouden alainen, 
3. ja tämän heikkoutensa vuoksi hänen täytyy uhrata niin omien syntiensä kuin kan-
sankin syntien puolesta. 
4. Kukaan ei ota tätä arvoa itselleen, vaan Jumala kutsuu hänet niin kuin Aaronin-
kin. 
5. Niinpä ei Kristuskaan korottanut itseään tullakseen ylipapiksi vaan sai kunnian 
häneltä, joka sanoi: "Sinä olet minun Poikani, tänä päivänä minä sinut synnytin." 
6. Ja toisessa kohdassa hän sanoo: "Sinä olet pappi iankaikkisesti Melkisedekin jär-
jestyksen mukaan." 
7. Lihansa päivinä Kristus voimakkain huudoin ja kyynelin uhrasi rukouksia ja ano-
muksia Jumalalle, joka voi pelastaa hänet kuolemasta, ja hänen rukouksensa kuul-
tiin hänen jumalanpelkonsa tähden. 
8. Vaikka hän oli Poika, hän oppi kuuliaisuuden siitä, mitä kärsi. 
9. Kun hän oli tullut täydelliseksi, hänestä tuli iankaikkisen pelastuksen aikaansaaja 
kaikille, jotka ovat hänelle kuuliaisia. 
10. Häntä Jumala kutsuu ylipapiksi "Melkisedekin järjestyksen mukaan".

Armon valtaistuin
Eräällä luennollani Koben raamattukoulussa kävimme läpi käsillä olevaa jaksoa 
Heprealaiskirjeestä. Kesken kaiken Nakagawa niminen nuori mies huudahti: ”Ai, se 



55

olikin armon valtaistuin eikä tuomion valtaistuin niin kuin luulin!” Hän viittasi jakee-
seen 16. Jae avasi hänelle iloisen pelastusvarmuuden. Nyttemmin hän on toiminut 
jo useita vuosia Ananin seurakunnan pastorina.

Kun Heprealaiskirje toistaa varoitusta tielle jäämisestä, virran vietäväksi joutumises-
ta ja luopumisen vaarasta, jo uskoon tullut lukija voi joutua pelon valtaan. Entä jos 
minäkin lopulta luovun Herrasta, kiellän hänet ja menetän pelastukseni? Ajatuskin 
siitä tuntuu todella pelottavalta, kun tietää kuitenkin lopulta joutuvansa Jumalan tuo-
mioistuimen eteen. Mistä löytyisi tae sille, ettei minun tarvitsisi joutua kadotustuo-
mion alle, sillä uskovana näen paljon syvemmin oman sydämeni turmeluksen kuin 
ennen uskoon tuloa. Tunnen ja tajuan myös, miten salakavalia ovat Sielunvihollisen 
viettelykset, ne vetoavat syntiseen luontooni hirvittävän taitavasti.

Nyt kuitenkin Heprealaiskirjeen pääsanoma ei ole se, miten me voisimme selvitä us-
kovina loppuun asti. Varsinainen kirjeen keskus on sanoma sellaisesta Ylipapista, 
joka istuu Isän oikealla puolella, puolustaa meitä, rukoilee puolestamme ja vaikuttaa 
Pyhän Hengen kautta sydämissämme, jotta me voisimme täydessä uskon varmuu-
dessa, vailla pelkoa odottaa pääsyä hänen kirkkautensa valtakuntaan. Hän näet is-
tuu armon valtaistuimella ja kaikissa elämämme tilanteissa ottaa meidät vastaan, 
kun rukouksessa käymme hänen eteensä. Hän on tae siitä, että voimme päästä 
voittajina perille. Voiton salaisuus onkin siinä, että kaiken aikaa kiinnitämme mielem-
me ja ajatuksemme häneen ja huudamme häntä avuksemme joka tilanteessa, oi-
keaan aikaan.  

Suuri ylipappi
Jeesuksen toiminta ylipappina Isän luona on siis kirjeen pääteema. Siihen kirjoittaja 
on viitannut jo aiemmin, mutta lähtee nyt selittämään tarkemmin, mitä ylipappeus 
merkitsee ja millainen hän on luonteeltaan tehtävässään.

Koska meillä siis on suuri ylipappi, läpi taivaiden kulkenut, Jeesus, Jumalan Poika, 
pitäkäämme kiinni tunnustuksesta. (4:14)

Olemme nähneet, että kirjoittaja avaa aina ensin silmiemme eteen sen, millainen 
Herra Kristus meille puhuu ja sitten seuraavassa jaksossa tekee siitä johtopäätökset 
päivittäiseen elämäämme uskovina. Tässä jakeessa molemmat tiivistyvät. Kun kat-
seemme on kiinnitettynä suureen Ylipappiimme, emme voi olla antamatta hänestä 
uskontunnustustamme ja tekemättä siitä johtopäätöksiä vaellukseemme.

Tunnustuksesta kiinni pitäminen ei merkitse vain sitä, että lausumme uskontunnus-
tuksemme jumalanpalveluksissa tai kerromme avoimesti muille ihmisille, että seu-
raamme Jeesusta. Se merkitsee ennen kaikkea sitä, että pidämme kiinni siitä, että 
Herran työ Golgatalla ja ylösnousemuksessa riittää meidän henkilökohtaiseksi pe-
lastukseksemme niin elämän myrskyissä kuin kuoleman tai Jeesuksen paluun het-
kellä. Se merkitsee Jeesuksen teoista kiinni pitämistä. 

Suuri Jumalan Poikana
Edellä kirjoittaja on jo osoittanut, miten Jeesus on enkeleitä ja Jumalan valitsemaa 
profeettaa Moosesta suurempi. Hän suuren ja ihmeellisen pelastuksen aikaansaaja, 
joka kykenee viemään oman kansansa lopulliseen lepoon. Nyt hän korostaa vielä 



56

sitä, että hän on suuri, koska hän on olemukseltaan yhtä Isän kanssa Jumalan Poi-
kana. Hän on verrattomasti suurempi kuin Jumalan nimittämät ylipappi Aaron jälke-
läisineen. 

Läpi taivaisten kulkenut
Aaron suoritti muiden pappien kanssa päivittäistä palvelua ilmestysmajan pyhässä, 
mutta vain ylipappina Aaron sai kerran vuodessa käydä uhraamassa kaikkein py-
himmässä, joka kuvasi Jumalan taivaallista valtaistuinta. Sen sijaan Jeesus ei kul-
kenut pyhän läpi kaikkein pyhimpään maallisessa temppelissä, vaan hän kulki läpi 
taivaitten itse taivaan kaikkein pyhimpään Isän valtaistuimelle asti.   

Paavali kirjoittaa omasta kokemuksestaan näin: Tunnen miehen, joka on Kristukses-
sa. Neljätoista vuotta sitten hänet temmattiin kolmanteen taivaaseen. (2. Kor. 12:2) 
Ilmaisu kolmas taivas viittaa Jumalan asumaan taivaaseen. Ensimmäinen taivas on 
yllemme kaartuva ilmakehä, toinen taas tähtitaivas. Myös ensimmäisessä ja toises-
sa taivaassa Jumala on ja vaikuttaa. Siksi Jeesus tuli ihmiseksi ja suoritti lunastus-
työnsä ensimmäisen taivaan alla Golgatan ristillä, niin kuin eläimetkin uhrattiin 
temppelin esipihassa. Haudasta ylösnoustuaan Jeesus astui lopulta itse taivaaseen 
mukanaan se veri, jonka hän oli Golgatalla vuodattanut meidän syntiemme sovituk-
seksi. 

Jeesus oli saanut Isältä lupauksen, että jos hän sovittaisi ihmiskunnan synnit, Isä 
antaisi hänelle Pyhän Hengen annettavaksi koko ihmiskunnan eli kaiken lihan ylle.

Pietari julisti siitä ensimmäisenä helluntaina Pyhän Hengen vuodatuksen tapahdut-
tua näin:
Tämän Jeesuksen on Jumala herättänyt, minkä todistajia me kaikki olemme. Koska 
hänet siis on korotettu Jumalan oikealle puolelle ja hän on saanut Isältä lupauksen 
Pyhästä Hengestä, hän on vuodattanut sen, minkä te nyt näette ja kuulette. (Ap.t. 
2:32-33)

Itse Jeesus meni meitä varten suureksi Ylipapiksi taivaalliseen kaikkein pyhimpään, 
mutta hän vuodatti meille Pyhän Hengen, jonka kautta hän itse on meidän kans-
samme, missä ikinä kuljemmekin tämän maan päällä. Jeesus on siis sekä taivaassa 
että kanssamme maan päällä. Tämä tosiasia kertoo jotain taivaan ja maan välisestä 
läheisyydestä.

Kaikessa kiusattu Ylipappi
Eihän meidän ylipappimme ole sellainen, ettei hän voi sääliä meidän heikkouksiam-
me, sillä hän on ollut kaikessa kiusattu samalla tavoin kuin mekin, kuitenkin ilman 
syntiä. (15)

Vaikka Jeesus on suuri ja paljon meitä korkeammalla, hän on kuitenkin ystävällinen 
ja huolehtii meistä hellästi. Hän tuntee myötätuntoa heikkouksiamme kohtaan taval-
la, johon kukaan muu ei pysty, sillä hän itse koki kaikki ne kärsimykset ja vaikeudet, 
jotka kuuluvat meille luontomme langenneessa tilassa. Hän ei kokenut niitä vain sik-
si, että hän voisi sovittaa meidän syntimme, vaan myös siksi, että hän voisi tuntea 
myötätuntoa meitä kohtaan. 



57

Hän on synnitön ylipappi: häntä kiusattiin kaikessa kuten meitäkin, mutta ilman syn-
tiä. Saatana kiusasi häntä, mutta hän selvisi ilman syntiä. Me kohtaamme harvoin 
kiusauksia, jotka eivät aiheuttaisi meille jonkinlaista järkytystä. Meillä on taipumus 
perääntyä tai langeta, mutta suuri ylipappimme selvisi puhtaana kohtaamisestaan 
Saatanan kanssa erämaassa ja monissa muissa tilanteissa. Saatana ei löytänyt hä-
nestä mitään syntiä eikä voinut tahraa häntä millään tavalla. Myös Isä koetteli häntä 
ankarasti, mutta hän ei silti tehnyt syntiä, ei ajatuksissaan, sanoissaan eikä teois-
saan. Hän ei tehnyt väkivaltaa, eikä hänen suussaan ollut petosta. Hän oli pyhä, 
viaton ja tahraton, ja sellainen ylipappi sopii meille.

Heikkous ja synti
Meillä uskovilla on usein taipumus puolustella omia syntejämme viittaamalla omiin 
heikkouksiimme. Näin teemme varsinkin, kun on kysymys sellaisista helmasynneis-
tä ja riippuvuuksista, joihin helposti lankeamme. Heikkous on kuitenkin eri asia kuin 
synti tai taipumus syntiin. Heikkous viittaa sekä ruumiilliseen tilaamme tai henkiseen 
kestokykyymme. Nälkä, väsymys, unettomuus, sairaus, kivut ja ulkoiset paineet 
ovat aitoja heikkouksia, jotka Jeesuskin joutui kokemaan ruumiissaan ja sielussaan. 
Heikkouden tilassa meidän on tietenkin vaikeaa kestää kiusauksia syntiin, väärään 
lohduttautumiseen tai pakenemiseen vaikeuksista, mutta heikkous itsessään ei ole 
synnin syy eikä sillä voi puolustaa ainoatakaan lankeemusta. Meille on annettu suu-
ri lupaus: Teitä ei ole kohdannut muu kuin inhimillinen kiusaus. Jumala on uskolli-
nen. Hän ei salli teitä kiusattavan enempää kuin kestätte, vaan salliessaan kiusauk-
sen hän valmistaa myös pääsyn siitä, niin että voitte sen kestää. (1. Kor. 10:13) Jos 
siis kuitenkin lankeamme, syy on kokonaan meissä itsessämme ja meidän on silloin 
kiireesti tehtävä parannus ja Golgatan uhriveressä omistaa uusi armo voidaksemme 
jatkaa vaellustamme Herran tahdon mukaan.

Jeesus voitti syvimmässäkin heikkoudessa kaikki kiusaukset. Hän teki myös sen 
meidän hyväksemme ja hän rientää heti meitä auttamaan, kun käännymme taiste-
luissamme häneltä apua pyytämään emmekä kiusoissamme luota omiin mahdolli-
suuksiimme selvitä.

Apu oikeaan aikaan
Käykäämme siis rohkeasti armon valtaistuimen eteen, että saisimme laupeuden ja 
löytäisimme armon avuksemme oikeaan aikaan. (16)

Armon valtaistuin on paikka, jossa köyhät syntiset voivat kohdata Jumalan ja käsi-
tellä asiansa hänen kanssaan täysin turvallisesti silloinkin, kun he joutuvat katu-
maan suuria syntejään. Jumala olisi voinut perustaa tiukan ja armottoman oikeuden 
tuomioistuimen, joka jakaisi kuoleman, synnin palkan, kaikille, jotka sen eteen kut-
suttaisiin, mutta hän on perustanut armon valtaistuimen. Valtaistuin viestii auktori-
teettia ja herättää kunnioitusta ja pelkoa. Armon valtaistuin on suuri rohkaisu jopa 
suurimmille syntisille. Siellä armo hallitsee ja toimii suvereenilla vapaudella, voimal-
la ja anteliaisuudella.

Meidän tehtävämme on käydä rukouksessa kaikkine asioinemme armon valtaistui-
men eteen. Silloin saamme armon ja löydämme armon avuksi hädän hetkellä. Me 
saamme armahduksen kaikkien syntiemme anteeksiantamiseksi ja armon sielujem-
me puhdistamiseksi. 



58

Sen lisäksi, että olemme päivittäin riippuvaisia Jumalasta tarpeidemme tyydyttämi-
sessä, on joitakin aikoja, jolloin tarvitsemme erityisen kipeästi Jumalan armoa ja 
laupeutta. Me saamme vapaasti tulla Herran eteen rukouksin ja varautua kiusauk-
sen aikoihin joko vastoinkäymisten tai menestyksen vuoksi, ja erityisesti kuoleman 
hetkeen. Kun silmämme sulkeutuvat ajassa viimeisen kerran, voimme täysin luotta-
vasti käydä armon istuimen luokse, koska sillä istuu Isän oikealla puolella meidän 
suuri ja ihmeellinen Ylipappimme. Saamme kasvoista kasvoihin katsella ihmeellistä 
Vapahtajaamme.

Kristus suurena ylipapinamme on perustana luottamuksellemme, kun lähestymme 
armon valtaistuinta. Ellei meillä ei olisi Välimiestä, emme voisi tulla rohkeasti Juma-
lan eteen, sillä olemme syyllisiä ja saastuneita olentoja. Kaikki, mitä teemme, on 
saastunutta. Emme voi mennä omassa varassamme Jumalan eteen. Me saamme 
pääsyn Välimiehen tähden ja voimme rohkeasti mennä kaikkein pyhimpään Jeesuk-
sen veren kautta. Hän on meidän Puolustajamme.

Kun on kysymys synneistämme ja lankeemuksistamme, oikea aika käydä Herran 
armoistuimen luokse on juuri tänään. Meillä ei ole mitään syytä siirtää parannuksen 
tekoa myöhemmäksi, sillä tänään on armon ovi auki. Jeesuksen veri riittää suurim-
piinkin synteihimme juuri tänään. Ajatus siitä, että meidän pitää ensin riittävän sy-
västi katua syntejämme, ennen kuin uskallamme käydä Herran eteen, tulee pimey-
destä, joka haluaa siirtää parannuksen tekoa tulevaisuuteen paaduttaakseen mei-
dät. Nöyrtyminen ja syntien tunnustaminen ei tule olemaan tulevaisuudessa yhtään 
helpompaa kuin nytkään. Meitä kutsutaan tänään armon istuimelle, tänään on oikea 
aika.

Ylipapin tehtävät ja laatuvaatimukset
Jokainen ylipappi valitaan ihmisten joukosta ja asetetaan ihmisten puolesta toimitta-
maan sitä, mikä kuuluu Jumalalle, tuomaan lahjoja ja uhreja syntien tähden. Hän 
kykenee kohtelemaan säälien tietämättömiä ja eksyviä, koska on itsekin heikkouden 
alainen, ja tämän heikkoutensa vuoksi hänen täytyy uhrata niin omien syntiensä 
kuin kansankin syntien puolesta.  (5:1-3)

Ylipapin on oltava ihmisten joukosta valittu. Hänen on oltava ihminen, yksi meistä, 
meidän luustamme, meidän lihastamme ja meidän hengestämme, meidän luonnos-
tamme osallinen. Siksi Jumalan Pojan piti syntyä ihmiseksi voidakseen toimia mei-
dän ja Isän välillä uhraajana ja uhrina syntiemme sovitukseksi. 

Koska ihminen tekee syntiä, Jumala ei salli syntisen tulla suoraan ja yksin hänen 
luokseen ilman ylipappia. Siksi Jumala valitsi yhden ihmisten joukosta, jonka kautta 
he voisivat lähestyä Jumalaa toivossa, että hän ottaa heidät vastaan. Samalla an-
nettiin lupaus, että jokainen, joka tulee Jumalan luokse tämän papin kautta, on ter-
vetullut. Siksi emme saa koskaan yrittää mennä Jumalan luo muuten kuin ylipap-
pimme Kristuksen kautta, emmekä odottaa mitään armoa Jumalalta muuten kuin 
Kristuksen kautta. Ylipappina Kristuskin on asetettu uhraamaan sekä lahjoja että 
uhreja synnin tähden.



59

Ylipapin on oltava sellainen, joka voi tuntea myötätuntoa niitä kohtaan, jotka ovat 
tietämättömiä tai tietämättään ovat syyllistyneet synteihin. Hänen on oltava sellai-
nen, joka voi sydämessään sääliä heitä ja rukoilla heidän puolestaan Jumalan edes-
sä. Hänen tulee olla valmis opettamaan niitä, joiden ymmärrys on hidas. Edelleen 
hänen tulee olla ymmärtäväinen niitä kohtaan, jotka ovat eksyneet totuuden tieltä. 
Hänen on oltava tarpeeksi hellävarainen johdattaakseen heidät takaisin virheiden, 
synnin ja kurjuuden sivupoluilta oikealle tielle. Se vaatii suurta kärsivällisyyttä ja 
myötätuntoa. Hänen on myös itse koettava heikkoutta, jotta hän voisi ymmärtää 
meidän tilaamme ja tuntea myötätuntoa meitä kohtaan. Kristus oli tällainen. Hän otti 
synnittömänä kantaakseen meidän heikkoutemme. Se rohkaisee meitä kääntymään 
hänen puoleensa kaikissa ahdistuksissa, sillä hän kärsii kaikista kansansa ahdistuk-
sista.

Kuninkaallinen papisto
Uudessa liitossa jokainen uskova kristitty on kutsuttu yleiseksi papiksi: 
Te sen sijaan olette valittu suku, kuninkaallinen papisto, pyhä heimo ja omaisuus-
kansa julistaaksenne hänen jaloja tekojaan, joka on pimeydestä kutsunut teidät ih-
meelliseen valoonsa. (1. Piet. 2:9)
Jeesuksen täydellisen ja kertakaikkisen Golgatan uhrin vuoksi meidän ei tarvitse 
enää uhrata mitään syntien sovitukseksi, sen sijaan tehtävämme on julistaa Herran 
täytettyä tekoa ja sen kautta tapahtuvaa vapaata pääsyä Jumalan luo. Samalla 
saamme uhrata kiitosta Jumalalle hänen suunnattomasta armostaan. Muille evan-
keliumia julistaessamme meidän on kuitenkin osoitettava samaa papillista ymmärtä-
väisyyttä ihmisten heikkoutta kohtaan kuin hänkin. Hän tuli pelastamaan syntisiä ja 
siksi meidänkin tulee lähestyä kanssasyntisiämme nöyryydellä ja lempeydellä.

Jumalan asettama
Kukaan ei ota tätä arvoa itselleen, vaan Jumala kutsuu hänet niin kuin Aaroninkin. 
Niinpä ei Kristuskaan korottanut itseään tullakseen ylipapiksi vaan sai kunnian hä-
neltä, joka sanoi: "Sinä olet minun Poikani, tänä päivänä minä sinut synnytin." Ja 
toisessa kohdassa hän sanoo: "Sinä olet pappi iankaikkisesti Melkisedekin järjes-
tyksen mukaan." (4-6)

Vanhassa liitossa papin virka oli suuri kunniatehtävä. Hän toimi välittäjänä Jumalan 
ja ihmisten välillä. Hän edustaa sekä Jumalaa ja hänen tahtoaan ihmisille että ihmi-
siä ja heidän asiaansa Jumalalle. Virkaa kukaan ei saisi ottaa itselleen. Jos hän niin 
tekee, hän on tunkeilija, jota Jumala ei ole kutsunut, kuten Aaronia. Jumala on to-
dellisen auktoriteetin lähde, kutsuipa hän jonkun pappeuteen poikkeuksellisella ta-
valla, kuten Aaronin, tai tavallisella tavalla, kuten hän kutsui Aaronin seuraajat.  

Kristus ei etsinyt omaa kunniaansa. Vaikka hän piti suurena kunnianaan tulla ylipa-
piksi, hän ei kuitenkaan ottanut itse virkaa itselleen. Hän sanoi: ”En etsi omaa kun-
niaani” (Joh. 8:50). Jumaluuden puolesta Jeesus omisti täydellisen kunnian, mutta 
ihmisyytensä puolesta hän toimi lähetettynä etsien Isälle kunniaa.

Heprealaiskirjeen kirjoittaja asettaa Kristuksen Aaronin edelle sekä kutsumuksensa 
tavan että pyhyytensä suhteen. Jumala kutsui Poikansa ylipapiksi sanomalla: ”Sinä 
olet minun Poikani, tänä päivänä minä sinut synnytin” (Ps. 2:7) Sillä hän viittasi hä-
nen ikuiseen syntymäänsä Jumalana, hänen ihmeelliseen hedelmöitymiseen ihmi-



60

senä ja hänen täydelliseen kelpoisuuteensa välittäjänä. Näin Jumala julisti rakkau-
tensa Kristukseen, hänen virallisen nimityksensä välittäjän virkaan, hänen asettami-
sensa ja hyväksymisensä siihen virkaan ja kaikkeen, mitä hän oli tehnyt tai tulisi te-
kemään sen hoidossa. 

Toinen ilmaus, jota Jumala käytti Kristuksen kutsusta, löytyy Ps. 110:4:sta: Sinä olet 
pappi ikuisesti, Melkisedekin järjestyksen mukaan. Jumala Isä nimitti hänet Aaronin 
pappeutta korkeamman järjestyksen mukaiseksi papiksi. Aaronin pappeus oli vain 
väliaikaista, Kristuksen pappeus oli ikuista. Aaronin pappeus oli periytyvää, se siirtyi 
isiltä pojille. Kristuksen pappeus Melkisedekin järjestyksen mukaan oli yhteen henki-
löön sidottua. Ylipappina hän oli virassaan kuolematon, ilman perimysjärjestystä, il-
man elämän alkua tai loppua. Melisedekin järjestykseen palataan laajemmin seitse-
männessä luvussa. Kristus on Aaronia parempi pyhyydessään. Muut papit joutuivat 
uhraamaan uhreja sekä muiden että itsensä syntien vuoksi, mutta Kristuksen ei tar-
vinnut uhrata omien syntien vuoksi, sillä hän oli synnitön. Sellainen ylipappi sopi 
meille.

Vihkimys tehtävään
Lihansa päivinä Kristus voimakkain huudoin ja kyynelin uhrasi rukouksia ja anomuk-
sia Jumalalle, joka voi pelastaa hänet kuolemasta, ja hänen rukouksensa kuultiin 
hänen jumalanpelkonsa tähden. Vaikka hän oli Poika, hän oppi kuuliaisuuden siitä, 
mitä kärsi.  (7-8)

Jeesus oli hamasta iankaikkisuudesta synnytetty ylipapiksi. Mutta uhrin ja esiru-
kouksen suorittamiseksi hän sai maan päällä Getsemanen puutarhassa vihkimyk-
sen tehtäväänsä. Tapahtumaa kuvaa Matteus näin:

Sitten Jeesus tuli opetuslasten kanssa Getsemane-nimiseen paikkaan ja sanoi heil-
le: "Istukaa tässä sillä aikaa kun minä menen tuonne rukoilemaan."  Hän otti mu-
kaansa Pietarin ja ne kaksi Sebedeuksen poikaa. Hän alkoi murehtia ja joutui tus-
kan valtaan, ja hän sanoi opetuslapsille: "Minun sieluni on syvästi murheellinen, 
aina kuolemaan asti. Jääkää tähän ja valvokaa minun kanssani."  Sitten hän meni 
vähän kauemmaksi, heittäytyi kasvoilleen ja rukoili sanoen: "Isäni, jos mahdollista, 
niin menköön tämä malja minun ohitseni. Ei kuitenkaan niin kuin minä tahdon vaan 
niin kuin sinä!"  Jeesus palasi opetuslasten luo ja tapasi heidät nukkumasta. Hän 
sanoi Pietarille: "Ettekö te edes yhtä hetkeä jaksaneet valvoa minun kanssani? Val-
vokaa ja rukoilkaa, ettette joutuisi kiusaukseen. Henki tosin on altis, mutta liha on 
heikko."  Hän meni pois toisen kerran ja rukoili: "Isäni, jos tämä malja ei voi mennä 
ohitseni minun sitä juomatta, niin tapahtukoon sinun tahtosi." (Matt. 26:36-42)

Joskus kuulee sanottavan, että Isä ei vastannut Jeesuksen pyyntöön Getsemanes-
sa. Mutta se on väärä käsitys. Isä vastasi vahvistamalla Jeesusta lähettämällä en-
kelin häntä tukemaan. Mutta ennen kaikkea Isä vastasi Jeesuksen pyyntöön: ”Ta-
pahtukoon Isä sinun tahtosi!” Isän rakkaustahto oli pelastaa kaikki ihmiset, jotka ot-
tavat uskossa vastaan Golgatan sovituskuoleman hedelmän syntien anteeksianta-
muksen ja uuden elämän Pyhässä Hengessä. 

Kristus kuultiin, koska hän pelkäsi. Miten? Vastaus tuli tuen muodossa, kun hän kul-
ki tuskissaan ja kuoleman läpi ja vapautuksena siitä riemullisessa ylösnousemuk-
sessa. Häntä kuultiin, koska hän pelkäsi. Hänellä oli kauhea tuska Jumalan vihan ja 



61

synnin painon alla. Hänen ihmisluontonsa oli murtumaisillaan raskaan taakan alle, 
ja se olisi sortunutkin, ellei hän olisi saanut tukea kuoleman tuskissa. Isä vei hänet 
kuoleman läpi. 

Todellista vapautusta kuolemasta ei ole muuta kuin se, että meidätkin kannetaan 
sen läpi. Voimme toipua monista sairauksista, mutta emme voi koskaan pelastua 
kuolemalta, ennen kuin meidät on kannettu sen läpi. Ne, jotka näin pelastuvat kuo-
lemalta, vapautuvat lopulta täysin ylösnousemuksella, josta Kristuksen ylösnouse-
mus on vakuus.

Suostuminen Isän tahtoon merkitsi Jeesukselle sitä, että hän joutui juomaan kokoih-
miskunnan syntien rangaistuksen maljan viimeistä pisaraa myöten. Getsemanessa 
Isä näytti Jeesukselle, miten hirveä hinta se olisi, ja kysyi: ”Oletko valmis ylipapin 
tehtävään, sillä se edellyttää tämän tehtävän suorittamista loppuun asti?” Jeesus 
vastasi: ”Tahdon!” Näin Isä vihki Poikansa meille ylipapiksi, joka uhrasi itsensä mei-
dän sijaiseksemme. Ylipapin tehtävä edellytti täydellistä kuuliaisuutta Isälle. Sen 
Jeesus oppi myös inhimillisen luontonsa osalta. Jumalallisen luonnon osalta hän oli 
iankaikkisuudesta asti ikuisesti ollut täydellisen kuuliainen Isälle.

Kuuliaisuus kärsimyksen kautta
Jos Jeesus ihmisenä oppi kuuliaisuuden Isän tahdolle kärsimyksen kautta, niin 
myös uskovan elämässä aito kuuliaisuus mitataan nimenomaan ahdistusten ja kär-
simysten keskellä. Silloin kun kuuliaisuus Jumalan sanalle tuottaa pelkkää siunaus-
ta ja hyviä kokemuksia, ei ole kovin vaikeata olla kuuliainen, vaikka silloinkin synti-
nen liha saattaa panna vastaan. Tuskien ja koettelemusten keskellä kuuliaisuus Ju-
malaa kohtaan voi nousta vain, kun olemme saaneet katsella Jeesuksen kärsimyk-
sen meille tuottaman armon suuruutta ja tajuamme, että Herran tahto on meille pa-
ras silloinkin. Kuuliaisuus antaa hedelmänään ikuisuuteen ulottuvan siunauksen.

Suuri esirukoilija
Ylipappina Jeesus rukoilee omiensa puolesta. Hän teki niin jo ollessaan maan pääl-
lä omiensa kanssa. Johanneksen evankeliumin 17 lukua sanotaan syystä Jeesuk-
sen ylimmäispapilliseksi rukoukseksi. Nyt Isän oikealla puolella hän jatkaa aivan sa-
manlaista rukousta kuin ajassakin:

Minä rukoilen heidän puolestaan. Maailman puolesta minä en rukoile vaan niiden, 
jotka sinä olet antanut minulle, sillä he ovat sinun. … Minä olen antanut heille sinun 
sanasi, ja maailma vihaa heitä, koska he eivät ole maailmasta, niin kuin en minä-
kään ole maailmasta. En rukoile, että ottaisit heidät pois maailmasta vaan että var-
jelisit heidät pahasta. He eivät ole maailmasta, niin kuin en minäkään ole maailmas-
ta. Pyhitä heidät totuudessa. Sinun sanasi on totuus. Niin kuin sinä olet lähettänyt 
minut maailmaan, niin olen minäkin lähettänyt heidät maailmaan. … Isä, minä tah-
don, että myös nämä, jotka olet minulle antanut, olisivat kanssani siellä, missä minä 
olen, ja näkisivät minun kirkkauteni, jonka sinä olet minulle antanut, koska olet ra-
kastanut minua ennen maailman perustamista. (Joh. 17:9,14-18,24)

Iankaikkisen pelastuksen aikaansaaja
Kun hän oli tullut täydelliseksi, hänestä tuli iankaikkisen pelastuksen aikaansaaja 
kaikille, jotka ovat hänelle kuuliaisia. Häntä Jumala kutsuu ylipapiksi "Melkisedekin 
järjestyksen mukaan".(9-10)



62

Kärsimiensä kautta Jeesus saattoi päätökseen sen osan virastaan, joka oli suoritet-
tava maan päällä, sovittamalla syntien vääryydet. Siinä mielessä hänen sanotaan 
tulleen täydelliseksi, täydelliseksi sovitukseksi. Meille se merkitsee sitä, että ei ole 
ainoatakaan sellaista syntiä, jota katuva ja armoa anova ihminen ei voisi saada an-
teeksi. 

Tällä tavoin hänestä on tullut ihmisten iankaikkisen pelastuksen aikaansaaja. Hän 
on kärsimyksillään ostanut täydellisen vapautuksen synnistä ja kurjuudesta sekä 
täydellisen pyhyyden ja onnellisuuden hedelmät kansalleen. Pyhässä Hengessä ju-
listettu evankeliumin sana on meille se väline, jolla pääsemme osalliseksi täydelli-
sestä ja ikuisesta pelastuksesta. Me emme itse kykene mitään pelastukseen lisää-
mään, sen on Jeesus alusta loppuun kokonaan valmistanut. Siksi yksin hän saa 
kunnian siitä, että saamme iankaikkisen elämän lahjan. Sen yli kuolemalla ei ole mi-
tään valtaa.

Tämä pelastus annetaan kuitenkin vain niille, jotka tottelevat Kristusta. Ei riitä, että 
meillä on jonkinlaista opillista tietoa Kristuksesta tai että tunnustamme uskomme 
häneen, vaan meidän on kuunneltava hänen sanaansa ja toteltava häntä. Erityisesti 
meiltä kysytään kuuliaisuutta silloin, kun Herra puhuu omalletunnollemme meidän 
synneistämme ja laiminlyönneistämme ja vaatii meitä tunnustamaan ja kääntymään 
hänen puoleensa saadaksemme syntimme anteeksi ja uuden puhdistuksen hänen 
veressään. 

Hänet on korotettu Herraksi, joka hallitsee meitä, sekä Vapahtajaksi, joka pelastaa 
meidät. Mutta hän on Vapahtaja vain niille, joiden Herra hän on ja jotka ovat haluk-
kaita antamaan hänen hallita itseään. Muita hän pitää vihollisinaan ja kohtelee heitä 
sen mukaisesti. Mutta niille, jotka tottelevat häntä, omistautuvat hänelle, kieltävät it-
sensä, ottavat ristinsä ja seuraavat häntä, hän on heidän pelastuksensa alkuunpani-
ja, sen suuri syy, ja he tunnustavat hänet sellaiseksi ikuisesti.

Entä sinä?
Jeesus on suuri ylipappi, joka uhrillaan Golgatan ristillä vuodatti verensä sinunkin 
syntiesi sovitukseksi. Hän kutsuu sinua tänään luokseen. Hän on suuri ylipappi, joka 
istuu armon valtaistuimella. Sinäkin saat rohkeasti käydä hänen luokseen, tunnus-
taa kaikki syntisi ja laiminlyöntisi ja saat pyytää häntä elämäsi Herraksi ja Vapahta-
jaksi. Jos taivut hänen edessään kuuliaisuuteen, pääset osalliseksi iankaikkisesta 
elämästä, joka alkaa täällä jo maan päällä mutta jatkuu iäti taivaallisessa kirkkau-
dessa. Jeesus Kristus haluaa olla sinun ylipappisi, mutta haluatko sinä hänet Kunin-
kaaksesi?

Muista, että tänäänkin saat kaikkine tarpeinesi käydä hänen luokseen ja omistaa 
uuden armon avuksesi. Hän ymmärtää ja lohduttaa ja auttaa sinua myös murheen 
synkkinä päivinä, myös tänään. Kerro kaikki taakkasi hänelle, sillä hänellä on sinua 
varten varattu uusi armo tänäänkin.



63

Hengellinen ravinto   Hepr. 5:11-6:3

11. Tästä meillä on paljon sanottavaa, ja sitä on vaikea selittää, koska te olette käy-
neet hitaiksi kuulemaan. 
12. Te, joiden olisi jo aika olla opettajia, olette taas sen tarpeessa, että teille opete-
taan Jumalan sanan ensimmäisiä alkeita. Te olette maidon tarpeessa, ette vahvan 
ruoan. 
13. Jokainen, jota vielä ruokitaan maidolla, on kokematon vanhurskauden sanassa, 
sillä hän on pikkulapsi. 
14. Vahva ruoka taas on täysi-ikäisille, niille, joiden aistit ovat tottumuksesta har-
jaantuneet erottamaan hyvän ja pahan. 
1. Jättäkäämme sen tähden Kristuksen opin alkeet ja edetkäämme täysi-ikäisyy-
teen, ryhtymättä uudestaan laskemaan perustusta: parannusta kuolleista teoista ja 
uskoa Jumalaan, 
2. oppia kasteista, kätten päällepanemisesta, kuolleiden ylösnousemuksesta ja ian-
kaikkisesta tuomiosta. 
3. Näin me teemme, jos vain Jumala sallii.

Miksi tuli hiipuu?
Miksi monen uskoon tulleen ja alussa hyvinkin innokkaasti seurakunnan toimintaan 
ja evankeliointiin osallistuneen kasvu kristittynä alkaa jossain vaiheessa pysähtyä, 
into alkaa haaleta? Miksi heille Jumalan sanan lukeminen alkaa muuttua kuivaksi tai 
lähes taakaksi,  rukouselämä väljähtyy  ja  seurakunnan kokoontumisissa  käyntien 
välit pidentyä? He eivät kuitenkaan luovu uskostaan, mutta näyttävät jäävän ikään 
kuin keskenkasvuisiksi tai kuin kääpiökristityiksi. He tietävät kyllä uskonelämän pe-
rusasiat,  mutta  kasvu on pysähtynyt.  Silti  heissä alkaa ajan mittaa näkyä myös 
taantumista, tiettyä halua vetäytyä ikään kuin katsomoon ja tiettyä kyynisyyttä niitä 
uskovia kohtaan, jotka näyttävät yhä olevan uskossaan palavia. Mistä mahtaa tilan-
ne johtua?

Maitokristityt
Tästä meillä on paljon sanottavaa, ja sitä on vaikea selittää, koska te olette käyneet 
hitaiksi kuulemaan. Te, joiden olisi jo aika olla opettajia, olette taas sen tarpeessa, 
että teille opetetaan Jumalan sanan ensimmäisiä alkeita. Te olette maidon tarpees-
sa, ette vahvan ruoan. (11-12)

Kirjeen saaneilta heprealaisilta olisi voinut kohtuudella odottaa, että he olisivat olleet 
niin hyvin perehtyneitä evankeliumin oppiin, että olisivat voineet olla muiden opetta-
jia. Jumala ottaa näet huomioon sen ajan ja mahdollisuudet, joka meillä on käytettä-
vissämme pyhien kirjoitusten tuntemuksen hankkimiseen.  Niiltä,  joille  on annettu 
paljon, odotetaan myös paljon. Ne, joilla on hyvä ymmärrys evankeliumista, tulisi 
olla muiden opettajia, ellei julkisesti, niin ainakin yksityisesti. Toisaalta kenenkään ei 
tulisi ottaa itselleen tehtävää olla muiden opettaja, ellei hän ole itse edistyneet hen-
gellisessä tiedossa.

Kirjeen kirjoittaja on oikeutetusti pettynyt vastaanottajien hengelliseen tilaan. Juma-
lan sanassa on joitakin perusperiaatteita, jotka ovat helposti ymmärrettäviä ja jotka 
on välttämätöntä oppia. Mutta siinä on myös syvällisiä totuuksia, joita niiden, jotka 



64

ovat oppineet perusperiaatteet, tulisi tutkia, jotta he voisivat tuntea ja elää todeksi 
koko  Jumalan  tahtoa.  Jotkut  sen  sijaan,  että  edistyisivät  kristillisessä  tiedossa, 
unohtavat ne ensimmäisetkin asiat, jotka he ovat oppineet kauan sitten. Ellei usko-
va päivittäin elä evankeliumista, hän voi menettää senkin, mitä hänellä alussa oli. 
On synti  ja häpeä, että ikänsä puolesta aikuiset,  ovat ymmärrykseltään lapsia ja 
vauvoja.

Normaalitila
Millainen on sitten uskovan normaalitila? Ennen Golgatan ristiä ja ylösnousemusta 
Jeesus tiivisti oman tehtävänsä maailmassa ja syvimmän kaipauksensa seuraaviin 
sanoihin: 
Tulta minä olen tullut heittämään maan päälle, ja kuinka tahtoisinkaan, että se jo oli -
si syttynyt! Mutta minut on kasteella kastettava, ja kuinka ahtaalle joudunkaan, en-
nen kuin se on täytetty! (Luuk. 12:49-50)

Jeesus tuli sovittamaan ihmiskunnan synnit kantamalla ne ruumiissaan ristin puulle 
ja vuodattamalla oman verensä kärsiessään meidän syntiemme sijaisrangaistusta. 
Se oli hänen kärsimyskasteensa, jota seurasi ylösnousemuksen voitto. Mutta hän 
kulki ristin, haudan ja ylösnousemuksen tien astuakseen taivaallisen ylipapin tehtä-
vään ja voidakseen sovitetun ihmiskunnan ylle vuodattaa Pyhän Henkensä. 

Jeesus ei mitään niin kaipaa kuin sitä, että Pyhän Hengen tuli pääsisi palamaan nii-
den ihmisten sydämissä, jotka ovat kuulleet Jumalan sanan kutsun ja katumukses-
sa kääntyneet hänen puoleensa saadakseen pelastuksen armon ja osallisuuden hä-
nen omaan elämäänsä Pyhässä Hengessä.  Herra odottaa omiensa olevan palavia 
kristittyjä. Se ei tietenkään tarkoita lihallisen ja lainalaisen ponnistelun vuoksi lop-
puun palamista vaan sellaista tulta,  joka sytyttää sydämessä palavan rakkauden 
Jeesusta kohtaan ja siksi myös innon viedä pelastuksen evankeliumia niille, jotka 
vaeltavat yhä pimeässä kohti kuolemaa ja ikuista kadotusta.

Masentava tilanne
Mikä siis voi tehdä meistä uskovista hitaita kuulemaan Herran omaa sanaa, vaikka 
meillä on evankeliumin ilosanoma, joka on annettu uskovan elämän voimaksi  ja 
joka sytyttää sydämemme palamaan? Heprealaiskirjeen saajat olivat juutalaiskristit-
tyjä, jotka olivat olleet jo pitempään uskossa. Voi olla, että Herra olisi antanut heistä 
saman laisen arvion, kuin hän joutui sanomaan Efesoksen seurakunnalle noin pari 
kolme vuosikymmentä suuren herätyksen jälkeen:

Minä tiedän sinun tekosi, vaivannäkösi ja kestävyytesi. Tiedän myös, ettet voi sietää 
pahoja ihmisiä, ja että olet koetellut niitä, jotka sanovat olevansa apostoleja, vaikka 
eivät ole, ja olet havainnut heidät valehtelijoiksi. Sinulla on kestävyyttä, ja paljon olet 
kärsinyt minun nimeni tähden etkä ole väsynyt. Mutta se minulla on sinua vastaan, 
että olet hylännyt ensirakkautesi. (Ilm. 2:2-4)

Voi olla, että heidän kohtaamansa kärsimykset ja vaino olivat masentaneet heitä ja 
kääntäneet katseen entisen juutalaisuuden suuntaan, koska sen sisällä ei joutuisi 
syrjityksi eikä vainotuksi. Voi olla myös, että tämän maailman rikkaus ja houkutukset 
olivat alkaneet vetoamaan uskovien syntiseen lihaan. He olivat kaltevalla pinnalla ja 
tarvitsivat ravistelua päästäkseen uudelle kasvu-uralle uskonelämässään. He olivat 
hylkäämässä ensirakkautensa Herraan.



65

Pikku synnit
Meilläkin voi olla samansuuntaisia kiusauksia, jotka pysäyttävät uskossa kasvun. 
Tänään ei maassamme ole mitään etua siitä, että olemme uskovia, pikemminkin 
haittaa. Meilläkin on kiusauksena mennä ”kaappiin” eli vaieta uskostamme Herraan 
ja lakata todistamasta Jeesuksen ihmeellisestä armosta. 

Usein  innon laantumisen taustalla  on kuitenkin  se,  että  jossain  tietyssä asiassa 
olemme jatkuvasti tottelemattomia Jumalan sanalle. Kysymys voi olla mielestämme 
vain ”pikku synnistä” emmekä siksi piittaa Pyhän Hengen ”nalkuttavasta” soimauk-
sesta. Mutta juuri niin sanotut pienet asiat voivat pysäyttää kasvumme. Herra ei ni-
mittäin anna meille mitään uutta kasvua tai uusia virvoittavia armon kokemuksia niin 
kauan, kuin itsepäisesti kieltäydymme tekemään parannusta siitä, mistä Herra meitä 
nuhtelee. Emme pääse eteenpäin ennen kuin suostumme parannukseen ehkä juuri 
siinä yhdessä ”pikku jutussa”.

Erämaataipaleet
Toisaalta Herra voi kyllä ajoittain viedä omansa niin sanotuille ”erämaataipaleille”, 
joissa meistä riisutaan pois kaikki  armon kokemukset,  jotta emme luottaisi  omiin 
tunteisiimme vaan yksi Jumalan sanaan. Mutta juuri niissä tehtävämme on entistä-
kin innokkaammin lukea Raamatun sanaa ja yrittää pureutua sen sisältämiin aartei-
siin. Sillä Herran sana on voima, joka kykenee uudistamaan sydämemme ja sytyttä-
mään sen uuteen rakkauteen Jeesusta ja lähimmäisiämme kohtaan.

Paluu alkuun
Jos tilanteemme on sellainen, että vuosien vaelluksenkin jälkeenkään emme ole 
päässeet kasvamaan Herran tuntemisessa, niin meidän on palattava alkuun, mei-
dän on muistutettava itseämme ja kaltaisiamme Jumalan sanan alkeista, meidän tu-
lee palata niihin perustaviin oppeihin, jotka kirjoittaja jatkossa luettelee. Meidän on 
silloin otettava onkeen Pietarin kehotus:
Niin kuin vastasyntyneet lapset janotkaa sanan väärentämätöntä maitoa,  jotta te 
sen avulla kasvaisitte pelastukseen, jos kerran olette maistaneet, että Herra on hy-
vä. (1.Piet. 2:2-3) 

Tietenkin nekin, jotka ovat syvemmällä Kristuksen tuntemisessa ja syövät vahvaa 
ruokaa, ja samalla hörppäävät maitoa palan paineeksi. Silti Jumalan tahto olisi, että 
kasvaisimme  syvemmälle  Herran  tuntemisessa,  sillä  hänessä  on  suunnattoman 
suuret rikkauden meitä varten eikä Herra halua, että eläisimme köyhää uskonelä-
mää. 

Riidat
Paavalikin joutui samasta asiasta korinttilaisia muistuttamaan:
Minä en voinut puhua teille, veljet, niin kuin hengellisille vaan niin kuin lihallisille, niin 
kuin pikkulapsille Kristuksessa. Juotin teille maitoa enkä antanut vahvaa ruokaa, sil-
lä sitä te ette olisi kestäneet. Ette kestä sitä vielä nytkään, sillä te olette yhä lihalli-
sia. Kun keskuudessanne on kateutta ja riitaa, ettekö silloin ole lihallisia ja vaella 
niin kuin ihmiset yleensäkin? (1. Kor. 3:1-3)



66

Uskovien väliset riidat, joita ei ajoissa sovita on usein syy hengellisen elämän kas-
vun pysähtymiseen. Siksi on tavattoman tärkeää huolehtia siitä, että keskinäiset rii-
takysymykset käsitellään mahdollisimman nopeasti, ennen kuin niistä kasvaa suu-
rempia esteitä seurakunnan yhteydelle ja kasvullemme: 
Ottakaamme ketut kiinni, pienet ketut, jotka turmelevat viinitarhoja. (Laul.l 2:15) 

Rukiinen leipä
Jokainen, jota vielä ruokitaan maidolla, on kokematon vanhurskauden sanassa, sillä 
hän on pikkulapsi. Vahva ruoka taas on täysi-ikäisille, niille, joiden aistit ovat tottu-
muksesta harjaantuneet erottamaan hyvän ja pahan. (13-14)

Vahvalla ruoalla kirjeen kirjoittaja tarkoittaa juuri niitä asioita Kristuksesta, joista hän 
tässä kirjeessä kirjoittaa. Keskeisin niistä on syvempi ymmärrys taivaallisesta kirk-
kaudesta alas astuneesta, sovituksen suorittaneesta Jeesuksesta, jossa Isä ilmes-
tyy ja puhuu meille. Edelleen hän avaa Jeesuksen täydellistä ihmisyyttä ja samanai-
kaista täyttä jumaluutta. Ihmisenä kärsinyt Kristus kykenee ymmärtämään kiusattuja 
ja voi siksi itsensä uhranneena ylipappina rukoilla Isän oikealla puolella taivaassa. 
Kirjoittaja vie lukijansa myös syvempään Vanhan testamentin ymmärrykseen, avaa 
uskon olemusta,  selittää kärsimyksen ongelmaa ja Jumalan pyhyyttä hänen tuo-
mioissaan. Hän vie meidät myös katselemaan taivaallista kirkkautta ja johtaa meidät 
tekemään elämässämme johtopäätökset opettamastaan.

Moni vasta uskoon tullut ja Raamatun luvun aloittanut kertoo, että he ymmärsivät 
helposti Uuden testamentin evankeliumit ja Apostolien teot. Mutta viimeistään Hep-
realaiskirjeen kohdalla eivät ymmärtäneet oikeastaan mitään. Heille oli hyväksi, että 
he saivat maitoruokaa, mutta vahvaksi kristityksi kasvaminen edellyttää rukiisen lei-
vän nauttimista.

Nuori ja kokenut kristitty
Uskossaan nuori kristitty ottaa vastaan opetusta vastaan sen sijaan, että opettaisi 
muita. Hän pysyttelee uskon perusasioissa ja kokee jatkuvaa syyllisyyttä eikä ym-
märrä vielä uskovien yhteyden rakentamisen merkitystä. Hän uskoo herkästi kuule-
mansa arvioimatta sitä ja ajautuu helposti hengelliseen välinpitämättömyyteen. Hä-
nellä on taipumus tehdä valintoja pelon ja epäilysten pohjalta ja arvioida kokemuk-
siaan tunteittensa mukaan. Uskossaan täysi-ikäinen kristitty taas kykenee opetta-
maan muita ja pyrkii ymmärtämään hengellisiä asioita syvemmin. Hän osaa arvioida 
ja muuttaa toimintaansa. Hän pyrkii  myös rakentamaan yhteyttä uskovien välille. 
Hän tutkii ja puntaroi hengellisiä totuuksia ja elää uskoaan todeksi. Hän on luotta-
vainen uskossaan ja arvioi tunteitaan ja kokemuksiaan Sanan valossa.

...kokematon vanhurskauden sanassa...
Jokainen uskoon tullut on saanut omakseen Jeesuksen lahjavanhurskauden. Sehän 
merkitsee sitä, että Jumala katsoo häntä kaiken aikaa omana lapsenaan. Hän omis-
taa Kristuksen täydellisen pyhyyden ja puhtauden joka hetki sillä perusteella, että 
Kristus kärsi hänen kaikkien syntiensä niin menneiden, nykyisten kuin tulevienkin 
rangaistuksen hänen sijastaan ja lahjoitti hänelle oman täydellisen lain täyttämisen. 
Uskoon tulleella voi siis aina ja kaikissa tilanteissa olla täysi varmuus ja luottamus 
siihen, ettei häntä kohtaa milloinkaan Jumalan tuomio, koska Jeesus suoritti sen jo 
hänen puolestaan. Kuitenkin vasta uskoon tullut joutuu helposti epätoivoon, kun nä-



67

kee syntisen luontonsa ja lankeaa monenlaisiin kiusauksiin. Pitemmälle päässyt us-
kova sen sijaan tietää, että kiusoista ja lankeemuksista huolimatta hänen pelastuk-
sensa on varma. Hän on kokemuksesta oppinut turvaamaan Jumalan antamaan 
lahjavanhurskauteen Kristuksessa.

Toiseksi kokenut kristitty on oppinut soveltamaan Jumalan sanaa. Hän elää jatku-
vassa mielensä uudistuksessa ja siksi osaa erottaa, mikä on Jumalan tahto. Paavali 
kirjoitti siitä näin:
Älkää mukautuko tämän maailmanajan menoon, vaan muuttukaa mielenne uudis-
tuksen kautta, jotta voisitte tutkia, mikä on Jumalan tahto, mikä on hyvää, hänen 
mielensä mukaista ja täydellistä. (Room. 12:2) 
Kokenut uskova antaa Pyhän Hengen Raamatun sanan kautta uudistaa mieltään 
niin, että hän alkaa entistä syvemmin tajuamaan, miten hyvä, armollinen ja totuudel-
linen on Jumalan tahto. Jumalan tahto muuttuu hänen sydämessään hänen omaksi 
tahdokseen, jota hän lähtee sitten toteuttamaan ilolla.

Perustavat opit
Jättäkäämme sen tähden Kristuksen opin alkeet ja edetkäämme täysi-ikäisyyteen, 
ryhtymättä uudestaan laskemaan perustusta: parannusta kuolleista teoista ja uskoa 
Jumalaan, oppia kasteista, kätten päällepanemisesta, kuolleiden ylösnousemukses-
ta ja iankaikkisesta tuomiosta. (6:1-2)

Kasvaakseen kristittyinä kirjoittaja rohkaisee uskovia jättämään Kristuksen opin pe-
rustotuudet. Hän antaa ymmärtää, että tässä kirjeessään hän ei niitä nyt käsittele. 
Niiden jättäminen ei tarkoita, että ne menetettäisiin eikä sitä että niitä vähäteltäisiin 
tai unohdettaisiin. Heidän on talletettava ne sydämiinsä ja asetettava ne kaiken us-
konvakaumuksensa ja odotustensa perustaksi, mutta he eivät saa jäädä lepäämään 
ja pysähtyä niihin, he eivät saa aina vain rakentaa perustusta, vaan heidän on jat-
kettava ja rakennettava sen päälle. On oltava ylärakenne, sillä perusta on asetettu 
tarkoituksella tukemaan rakennusta. 

Nyt kirjoittaja määrittelee, millaisten oppien varaan uskoamme tulee rakentaa:

Parannus kuolleista teoista
Kukaan ihminen ei voi pelastua tekemättä parannusta synneistään ja uskomalla Ju-
malan Kristuksessa valmistamaan evankeliumiin. Moni suomalainen ymmärtää sa-
nan parannus tarkoittavan sitä, että voidakseen kelvata Jumalalle ja selvitäkseen 
viimeisellä veräjällä, hänen tulee parannella omaa elämäntapaansa. Omassa tun-
nossaan jokainen tietää, etteivät asiat ole kunnossa Jumalan kanssa ja lähtevät sit-
ten taistelemaan paheitaan ja huonoja ominaisuuksiaan vastaan ja tekemään hyviä 
tekoja. 

Mutta Raamatussa sana parannus ei tarkoita omavoimaista itsensä kehittämistä. 
Uudemmat käännökset käyttävätkin enimmäkseen sanaa kääntyminen, jota alkukie-
len metanoia sana paremmin vastaa. Parannus merkitseekin siksi sitä, että ihminen 
kääntyy Jumalan suuntaan ja verratessaan itseään Jeesuksen täydelliseen elämän-
tapaan havahtuu näkemään oman täydellisen turmeluksensa ja kykenemättömyy-
tensä muuttamaan tai  pelastamaan itseään. Kääntyminen on sen tunnustamista, 



68

että hengellisesti kuolleena hän ei kykene muuhun kuin tekemään syntiä synnin or-
jana, ja sen myöntämistä, että hänen yrityksensä muuttaa itseään paremmaksi ovat 
täysin hyödyttömiä, kuolleita tekoja Jumalan vaatimusten edessä. 

Parannus on siis kääntymistä Jumalan suuntaan, mielen ja suunnan muutos, jossa 
ihminen joutuu epätoivoon omien mahdollisuuksiensa suhteen. Hän menettää us-
konsa itseensä, joka siihen asti oli ollut hänen luottamuksensa ja ylpeytensä aihe.

Usko Jumalaan
Parannusta eli kääntymistä pois omista mahdollisuuksista Jumalan puoleen ei voi 
erottaa uskosta Jumalaan. Usko Jumalaan voi alkaa vasta sitten, kun ihminen on 
menettänyt uskon omaan itseensä ja omiin mahdollisuuksiinsa. Epäusko ei tarkoita 
uskon puutetta vaan aktiivista uskoa ja luottamusta omaan itseensä. Usko tarkoittaa 
sitä, että ihminen uskoo itsensä Jumalan haltuun, Jumalan käsiin. Uskon vastakoh-
ta on omat ”kuolleet” teot, joilla yritetään ansaita pelastusta. 

Uskossa on kysymys siitä, että toinen Persoona tekee sen, mitä tarvitaan pelastuk-
seksemme ja me otamme vastaan hänen tekonsa siunauksen lahjana. Se toinen on 
Jeesus Kristus. Hän teki sen, mihin kukaan ihminen ei pysty. Hän eli meidän sijas-
tamme sellaisen täydellisen elämän, jota Jumalan laki vaatii. Lisäksi hän otti kan-
taakseen sen rangaistuksen, joka meille syystä kuuluu. Hän kärsi Jumalan hylkää-
mänä ristillä kadotuksen tuskat, jotta me pääsisimme vapaaksi tuomiosta. Jeesus 
on tehnyt kaiken sen, mitä vaaditaan ihmisen pelastamiseksi. Hän teki sen meidän 
sijastamme ja meidän puolestamme, hän maksoi koko syntivelkamme ja me olem-
me vapaat. Usko on siis Jeesuksen tekojen varaan jättäytymistä. 

Koska hän maksoi pääsylipun taivaaseen, me pääsemme sinne sisälle. Se edellyt-
tää vain yhtä asiaa eli sitä, että otamme vastaan Jeesuksen, pääsylippumme. Usko 
on siis Jeesuksen valmistaman lahjan vastaanottamista, kun hän kutsuu meitä luok-
seen evankeliumin sanalla. Kristuksen pelastustekoihin emme voi mitään lisätä em-
mekä niistä mitään vähentää. Usko on niiden varaan jättäytymistä ja niihin vedoten 
anteeksiantamuksen anomista ja armon vastaanottamista sulana lahjana. 

Uskon synnyttää Jeesus itse meissä tulemalla luoksemme, avaamalla oman pu-
heensa, sanan kautta, millainen hän on. Usko kasvaa sitä suuremmaksi, mitä pa-
remmin opimme tuntemaan ihmeellistä  Vapahtajaamme,  hänen armoaan,  totuut-
taan ja rakkauttaan. 

Oppi kasteista
Opilla kasteista kirjoittaja ei tarkoita kiistaa lapsikasteen ja uskovien kasteen kan-
nattajien välillä, sillä se alkoi nykyisessä muodossaan vasta 1500 -luvulla uskon-
puhdistuksen aikana. Kirjeen kirjoittaja viittaa siihen, että ennen kristillisen kasteen 
asettamista oli Johanneksen eli parannuksen kaste. Johanneksen kasteen sisältö 
oli se, että ihmiset tunnustivat omat syntinsä ja pyysivät Jumalan armoa elääkseen 
Jumalan tahdon mukaan.

Kristillinen kaste  asetettiin  vasta  Jeesuksen kärsimisen,  kuoleman ja  ylösnouse-
muksen jälkeen. Se kyllä sisältää myös parannuksen, mutta on paljon enemmän. 
Se on kaste osallisuuteen Jeesuksen kuolemaan ja hänen ylösnousemukseensa. 



69

Kasteessa Jeesuksen kuolema tulee kastettavan omaksi kuolemaksi. Siinä Golga-
tan uhrin siunaus lahjoitetaan kastettavalla. Mutta vielä enemmän siinä uskova ihmi-
nen liitetään myös Jeesuksen ylösnousemuselämään. Kastettava saa Pyhän Hen-
gen ja saa alkaa vaeltaa Jeesuksen ylösnousemusvoiman varassa. Paavali kuvaa 
kastetta ja siitä alkavaa uutta elämää näin:

Meidät on siis yhdessä hänen kanssaan haudattu kasteen kautta kuolemaan, että 
niin kuin Kristus herätettiin kuolleista Isän kirkkauden kautta, samoin mekin vaeltai-
simme uudessa elämässä. Jos kerran meidät näin on yhdistetty hänen kanssaan 
yhtäläisessä  kuolemassa,  me  olemme  yhtä  hänen  kanssaan  myös  ylösnouse-
muksessa. Mehän tiedämme, että vanha ihmisemme on hänen kanssaan ristiinnau-
littu, jotta synnin ruumis nujerrettaisiin, niin ettemme enää palvelisi syntiä. Joka on 
kuollut, on vapautunut synnistä. Jos olemme kuolleet Kristuksen kanssa, uskomme 
myös saavamme elää hänen kanssaan. ...Samoin pitäkää tekin itseänne synnille 
kuolleina mutta Jumalalle elävinä Kristuksessa Jeesuksessa. Älköön siis synti hallit-
ko teidän kuolevaisessa ruumiissanne, niin että tottelette sen himoja. Älkää antako 
jäseniänne vääryyden aseiksi synnille vaan antakaa itsenne kuolleista eläviksi tullei-
na Jumalalle ja jäsenenne vanhurskauden aseiksi Jumalalle. (Room. 6:4-8,11-13)

Pietari liittää parannuksen, uskon ja kasteen toisiinsa helluntaisaarnan julistukses-
saan näin:
"Kääntykää, ja ottakoon kukin teistä kasteen Jeesuksen Kristuksen nimeen syntien-
ne anteeksi saamiseksi, niin te saatte Pyhän Hengen lahjan. Sillä teille tämä lupaus 
kuuluu ja teidän lapsillenne ja kaikille, jotka ovat kaukana, ketkä ikinä Herra, meidän 
Jumalamme, kutsuu." (Ap.t. 2:38-39)

Kaste on kertakaikkinen tapahtuma. Siinä ihminen uskon kautta Kristukseen liite-
tään liittoon Jumalan kanssa. Liitto on Jumalan puolelta pysyvästi voimassa, vaikka 
uskova lankeaakin syntiin. Hän on Jumalan lapsi langenneenakin ja saa siksi toistu-
vasti  palata Herran armoistuimen luo omistamaan uutta anteeksiantamuksen ar-
moa.

Kätten päällepaneminen
Kätten päällepanemisella kirjoittaja viittaa alkuseurakunnan tapaan siunata uskova 
ihminen joko siten, että hän sai Pyhän Hengen sen yhteydessä niin kuin Samarian 
herätyksessä, tai siten, että hänet siunattiin johonkin tehtävään kuten paimeneksi, 
lähetyssaarnaajaksi tai diakoniksi. Usein vaan ei kuitenkaan aina ihminen voi saada 
kätten päällepanemisen myös synnin päästön yhteydessä tai sairaalle paranemista 
rukoiltaessa. Kaikissa niissä on siis kysymys Jumalan siunauksen ja Pyhän Hengen 
uudistavan ja voimauttavan työn rukoilemisesta asianomaiselle ihmiselle.

Kuolleitten ylösnousemus
Luodessaan ihmisen Jumala teki hänestä ikuisuusolennon. Hänet luotiin myös ruu-
miilliseksi olennoksi. Se tarkoittaa sitä, että kerran luotu ihminen tulee olemaan ole-
massa iankaikkisesti. Synnin seurauksena ihminen kuitenkin kuoli sekä hengellises-
ti että ruumiillisesti. Jos ihminen torjuu Jumalan Kristuksessa kaikille valmistaman 
pelastuksen, hän joutuu myös iankaikkiseen kuolemaan eli  Jumalan hylkäämänä 
kuluttavan tulen tuomion alle.  Kadotukseen joutuvatkin saavat ylösnousemusruu-



70

miin, jossa he viettävät ikuisuutensa kärsien omien tekojensa tuottamaa oikeuden-
mukaista tuomiota. Kadotus on Jumalan tuli. Siellä ei kukaan enää voi tehdä syntiä, 
sillä se on pelkkää oikeudenmukaisuutta.

Jeesukseen uskovalle pelastetulle ruumiin kuolemassa ei ole enää mitään rangais-
tusta, koska sen Jeesus kärsi hänen puolestaan ristillä. Se on poisnukkumista ja 
siirtymistä sieluna paratiisiin, joka on osa taivasta. Kun Jeesus tulee toisen kerran 
takaisin maan päälle, kaikki pelastuneet sielut tulevat hänen kanssaan ja Jeesus 
sanallaan herättää heidän ruumiinsa ja ne yhtyvät pelastettujen sieluihin. Pelastetut 
saavat siten samanlaisen ylösnousemusruumiin kuin Jeesuksella,  kun hän nousi 
kuolleista:
Veljet,  emme tahdo teidän olevan tietämättömiä poisnukkuneiden osasta,  ettette 
murehtisi niin kuin ne, joilla ei ole toivoa. Jos kerran Jeesus on kuollut ja noussut 
ylös, niin kuin uskomme, niin samalla tavoin Jumala myös on Jeesuksen kautta tuo-
va poisnukkuneet esiin yhdessä hänen kanssaan. Tämän me sanomme teille Her-
ran sanana: Me, jotka olemme elossa ja jäämme tänne Herran tulemukseen, emme 
suinkaan ehdi poisnukkuneiden edelle, sillä itse Herra on tuleva alas taivaasta käs-
kyhuudon, ylienkelin äänen ja Jumalan pasuunan kuuluessa, ja Kristuksessa kuol-
leet nousevat ylös ensin. Sitten meidät, jotka olemme elossa ja olemme vielä täällä, 
temmataan yhdessä heidän kanssaan pilvissä Herraa vastaan yläilmoihin, ja niin 
saamme aina olla Herran kanssa.  Lohduttakaa siis  toisianne näillä sanoilla. (1. 
Tess. 4:13-18)

 
Iankaikkinen tuomio

Suuressa rakkaudessaan Jumala ei voi jättää maailman historiaa vääryyden val-
taan. Hän haluaa, että kaikki vääryyttä kärsineet saavat oikeutta ja vääryyden tekijät 
oikeudenmukaisen tuomion ja rangaistuksen tekojensa mukaan. Siksi hän on mää-
rännyt päivän, jona hän tuomitsee kaikki ylösnousemuksessa hänen eteensä kootut 
kansakunnat. Niin saatetaan voimaan täydellinen vanhurskaus ja synti hävitetään 
lopullisesti. Kuolema ja tuonela poistetaan ja Kristuksen lahjavanhurskauden uskos-
sa omistaneet  pääsevät  uuteen maahan ja  uuteen taivaaseen.  Tuomarina toimii 
Herra Jeesus Kristus, joka täydellisesti ymmärtää jokaisen ihmisen osan ja jakaa 
pelkkää oikeutta kaikille. Tuomio on ikuinen eikä sitä milloinkaan muuteta toiseksi.

Minä näin suuren valkoisen valtaistuimen ja sillä istuvan. Hänen kasvojaan pakeni-
vat taivas ja maa, eikä niille löytynyt sijaa. Näin myös kuolleet, suuret ja pienet, sei-
somassa valtaistuimen edessä, ja kirjat avattiin. Avattiin vielä yksi kirja, elämän kir-
ja, ja kuolleet tuomittiin sen perusteella, mitä kirjoihin oli kirjoitettu, tekojensa mu-
kaan. Meri antoi ne kuolleet, jotka siinä olivat, ja Kuolema ja Tuonela antoivat ne 
kuolleet, jotka niissä olivat, ja kukin heistä tuomittiin tekojensa mukaan. Kuolema ja 
Tuonela heitettiin tuliseen järveen. Tämä on toinen kuolema: tulinen järvi. Ja jos jon-
kun nimeä ei löytynyt elämän kirjaan kirjoitettuna, hänet heitettiin tuliseen järveen. 
(Ilm. 20:11-15)

Paimenen tehtävä
Näin me teemme, jos vain Jumala sallii.(3)

Kirjeen kirjoittaja ilmoittaa olevansa valmis rakentamaan kirjeen saajia näiden pe-
rustavien oppien pohjalta, kunnes he saavuttavat täyteyden. Samalla hän tunnus-
taa, että hänen elämänsä on Jumalan käsissä ja Jumala päättää, kuinka pitkään 



71

hän saa palvelustehtäväänsä suorittaa. Meidänkin on hyvä pitää kaiken aikaa mie-
lessämme päiviemme määrä ja se, että Jumala päättää mahdollisuuksistamme teh-
dä työtä hänen vainioillaan.

Kirjoittaja  haluaa korostaa meillekin,  että  tarvitaan päättäväisyyttä,  jos  mielimme 
kasvaa uskossamme. Siihen ei tarvita vain sydämemme vilpittömyyttä vaan myös 
nöyrää riippuvuutta Jumalasta, joka antaa voimaa, apua ja vanhurskautta, hyväk-
synnän sekä aikaa ja tilaisuuksia. Paimenten ja uskossaan kasvaneiden tehtävä ei 
ole vain opettaa ihmisille, mitä heidän tulee tehdä, vaan heidän tulee kulkea edellä 
ja näyttää esimerkillään, millaista on seurata Herraa Jeesusta.

Entä sinä?
Kuinka kauan sinä olet ollut uskossa? Kuinka hyvin olet käyttänyt mahdollisuutesi 
oppia tuntemaan Jeesusta paremmin lukemalla Raamattua ja rukoillen noudatta-
malla sen kehotuksia ja iloiten sen suurista lupauksista? Vai onko sinunkin kohdalla 
tapahtunut väsähtämistä ehkä siksi, että kuvittelit kasvun olevan omin voimin pon-
nistelua? Herra kutsuu sinua palaamaan ensimmäiseen rakkauteen. Herra rakastaa 
sinua sanomattoman paljon. Avaa Raamattusi ja ihastu ja rakastu häneen uudel-
leen. Hän on ihaninta, suloisinta ja ihmeellisintä, mitä voit ikinä tässä maailmassa 
kokea. Hän on pyhä ja puhdas, suunnattoman kaunis laupeudessaan sinua koh-
taan. Opettele tuntemaan häntä paremmin. Hän kutsuu sinua myös kuuliaisuuteen, 
sanan vapaaseen soveltamiseen omaan elämääsi.  Herra kutsuu sinua uudelleen 
parannukseen ja uskoon. Hänessä löydät elämän, ikuisen elämän. Herra kutsuu si-
nua luokseen!

Pyhän Hengen pilkka    Hepr. 6:4-20

4. Mahdotontahan on uudistaa parannukseen niitä, jotka kerran ovat päässeet va-
loon, maistaneet taivaallista lahjaa ja tulleet osallisiksi Pyhästä Hengestä, 
5. maistaneet Jumalan hyvää sanaa ja tulevan maailmanajan voimia 
6. mutta ovat luopuneet. He näet itse uudestaan ristiinnaulitsevat Jumalan Pojan ja 
häpäisevät häntä julkisesti. 
7. Maa, joka imee sen päälle usein tulevan sateen ja tuottaa kasvun hyödyksi niille, 
joita varten sitä viljelläänkin, saa siunauksen Jumalalta. 
8. Se taas, joka tuottaa orjantappuroita ja ohdakkeita, on kelvoton. Se on lähellä ki-
rousta, ja lopulta se poltetaan. 
9. Mutta teistä, rakkaat, me uskomme sitä, mikä on parempaa ja mikä kuuluu pelas-
tukseen, vaikka puhummekin näin. 
10. Eihän Jumala ole väärämielinen, niin että hän unohtaisi teidän työnne ja rakkau-
tenne, jota olette osoittaneet hänen nimeään kohtaan, kun olette palvelleet pyhiä ja 
vieläkin palvelette. 
11. Toivomme hartaasti, että kukin teistä osoittaa samaa intoa ja säilyttää toivon täy-
den varmuuden loppuun asti, 
12. ettette veltostuisi vaan seuraisitte niitä, jotka uskon ja kärsivällisyyden kautta pe-
rivät sen, mikä on luvattu. 



72

13. Jumala antoi Abrahamille lupauksen ja vannoi itsensä kautta, koska hänellä ei 
ollut ketään suurempaa, jonka kautta vannoa. 
14. Hän sanoi: "Totisesti, siunaamalla minä sinut siunaan ja lisäämällä sinut lisään", 
15. ja niin Abraham kärsivällisesti odotettuaan sai sen, mitä oli luvattu. 
16. Ihmiset vannovat jonkun itseään suuremman kautta. Vala on heille asian vahvis-
tus ja lopettaa kaikki vastaväitteet. 
17. Koska Jumala tahtoi lupauksen perillisille vieläkin vakuuttavammin osoittaa, että 
hänen päätöksensä on muuttumaton, hän vakuutti sen valalla. 
18. Näistä kahdesta muuttumattomasta asiasta, joissa Jumala ei voi valehdella, me 
näin saamme voimakkaan rohkaisun, me, jotka olemme paenneet pitämään kiinni 
edessämme olevasta toivosta. 
19. Se toivo on meille kuin sielun ankkuri, varma ja luja, ja se ulottuu esiripun sisä-
puolelle asti. 
20. Sinne Jeesus meni edelläjuoksijana meidän puolestamme, kun hän oli tullut yli-
papiksi ikuisiksi ajoiksi, Melkisedekin järjestyksen mukaan.

Pyhän Hengen pilkka
Oletko tavannut uskovaa ihmistä, joka pelkää tehneensä synnin Pyhää Henkeä vas-
taan? Vai oletko ehkä itse pelännyt tehneesi Pyhän Hengen pilkan synnin? Sen teh-
neellä on kaikki syy olla kauhuissaan, sillä kun Jeesusta syytettiin siitä, että hänes-
sä oli paha henki, hän itse vakuutti näin:

Sen tähden minä sanon teille: jokainen synti ja pilkka annetaan ihmisille anteeksi, 
mutta Hengen pilkkaamista ei anteeksi anneta. Jos joku sanoo sanan Ihmisen Poi-
kaa vastaan, se annetaan hänelle anteeksi. Mutta jos joku puhuu Pyhää Henkeä 
vastaan, sitä hänelle ei anneta anteeksi, ei tässä eikä tulevassa maailmanajassa. 
(Matt. 12:31-32)

Hyvänä sielunhoidollisena neuvona asiasta huolissaan olevalle kerrotaan yleensä 
näin: ”Kukaan Pyhän Hengen pilkan synnin tehnyt ei voi olla peloissaan siitä, koska 
hän on niin perusteellisen paatunut, ettei tunne enää mitään syyllisyyttä tekemises-
tään eikä hänellä ole enää mitään kykyäkään tehdä parannusta.”
Tätä neuvoa perustellaan yleensä juuri jaksomme jakeiden 4-6 tekstillä, joka ym-
märretään juuri Pyhän Hengen pilkaksi. 

Heprealaiskirjeen kirjoittaja palaa asiaan vielä luvussa 10, joissa hän nimenomaan 
käyttää ilmaisua Pyhän Hengen pilkka:
Jos me tahallamme jatkamme synnin tekemistä päästyämme tuntemaan totuuden, 
ei ole enää uhria meidän syntiemme tähden vaan kauhea tuomion odotus ja tulen 
kiivaus, joka syö vastustajat. Joka hylkää Mooseksen lain, sen on armotta kuoltava 
kahden tai kolmen todistajan sanan nojalla. Kuinka paljon ankaramman rangaistuk-
sen  ansaitseekaan mielestänne se,  joka  tallaa  jalkoihinsa  Jumalan  Pojan,  pitää 
epäpyhänä liiton veren, jossa hänet on pyhitetty, ja pilkkaa armon Henkeä! Mehän 
tunnemme hänet, joka on sanonut: "Minun on kosto, minä olen maksava", ja vielä: 
"Herra on tuomitseva kansansa." Kauhistuttavaa on langeta elävän Jumalan käsiin. 
(10:26-31)

Pidän kyllä yllä annettua sielunhoidollista ohjetta hyvänä, mutta itse annan pikem-
minkin seuraavan vastauksen hädissään olevalle: ”Hengellisesti kuollut ihminen ei 



73

kykene itseään pelastamaan. Vain Jumala kykenee siihen. Hän valmisti koko maail-
maa varten Kristuksen kärsimisessä, kuolemassa ja ylösnousemuksessa sovituk-
sen, niin että jokainen Herran nimeä avuksi huutava voisi pelastua.”

”Mutta koska hengellisesti kuollut ihminen ei kykene edes siihenkään eli huutamaan 
Jeesusta avukseen, niin Pyhä Henki ottaa välineekseen Jumalan sanan ja taivuttaa 
ihmisen sydämen parannukseen. Pelastuakseen ihmiselle ei ole muuta mahdolli-
suutta, kuin suostua Pyhän Hengen työn kohteeksi. Ilman sitä hän jää hengelliseen 
kuolemaansa ja lopulta kadotuksen alle. Ihminen ei kykene edes tahtomaan sitä, 
että tekisi parannuksen, siksi Pyhä Henki taivuttaa hänen tahtoaan.” 

”Hengellisessä kuolemassa synnin vallassa oleva ihminen kuitenkin kykenee kaikin 
tavoin vastustamaan Pyhän Hengen työtä elämässään. Jos hän jatkaa vastustus-
taan useista Pyhän Hengen antamista etsikkoajoista, kutsuajoista huolimatta, ihmi-
nen lopulta paatuu Jumalan sanalle niin, että hän ei enää kykene kuulemaan mi-
tään. Niin tehden hän työntää loppuun asti pelastuksen pois elämästään ja joutuu 
viimeisellä tuomiolla vastuuseen omista synneistään ja saa rangaistuksena iankaik-
kisen kadotuksen Jumalan pyhässä tulessa. Pyhän Hengen työn vastustaminen lo-
pulliseen paatumukseen asti lienee tyypillisin Pyhän Hengen pilkan muoto.”

”Koska toinen ihminen ei välttämättä näe toisen sydämen tilaa, on ehkä viisautta 
lähteä siitä liikkeelle, että hyvin paatuneeltakin näyttävän ihmisen kohdalla lopullista 
rajaa ei vielä ole ylitetty ja parasta on vielä kehottaa häntä mielenmuutokseen ja 
Herran armoon pakenemiseen. Jos vielä syyllisyys synnistä painaa sieluasi, sinulla 
on toivoa, saat kääntyä Jeesuksen puoleen armoa anomaan, sillä Jeesus kuoli kaik-
kien puolesta, koko maailman, siis myös sinun puolestasi.”

Uskosta luopuminen
Mahdotontahan on uudistaa parannukseen niitä, jotka kerran ovat päässeet valoon, 
maistaneet taivaallista lahjaa ja tulleet osallisiksi Pyhästä Hengestä, maistaneet Ju-
malan hyvää sanaa ja tulevan maailmanajan voimia mutta ovat luopuneet. He näet 
itse uudestaan ristiinnaulitsevat Jumalan Pojan ja häpäisevät häntä julkisesti. (4-6)

Kirjeen kirjoittaja antaa ymmärtää, että Pyhän Hengen pilkkaan syyllistynyttä ihmis-
tä ei voi enää palauttaa parannukseen. Toisaalta hän tunnustaa jakeessa 9, että kir-
jeen saajat eivät vielä olleet joutuneet siihen tilaan, mutta antaa kuitenkin varoituk-
sen, ettei se tapahtuisi heillekin, koska vaikuttaa siltä, että he olivat kuin kaltevalla 
pinnalla masentuneita ja katseet taaksepäin entiseen juutalaiseen temppelipalveluk-
seen suunnattuna. Hän siis tietää, että jotkut ovat luopunet uskosta ja pitää vaaraa 
niin todellisena, että varoittaa siitä toistuvasti. 

Maaperät
Maa, joka imee sen päälle usein tulevan sateen ja tuottaa kasvun hyödyksi niille, 
joita varten sitä viljelläänkin, saa siunauksen Jumalalta. Se taas, joka tuottaa orjan-
tappuroita ja ohdakkeita, on kelvoton. Se on lähellä kirousta, ja lopulta se poltetaan. 
(7-8)

Tekstimme puhuu sydänten maaperästä, sateista ja ohdakkeista ja ne vievät ajatuk-
sen helposti Jeesuksen kylväjävertaukseen, jossa Jeesus opettaa näin:



74

"Kuulkaa siis vertaus kylväjästä: Kun joku kuulee valtakunnan sanan eikä ymmärrä 
sitä, niin tulee Paha ja tempaa pois sen, mikä on kylvetty hänen sydämeensä. Tätä 
tarkoittaa se, mikä on kylvetty tien oheen. Kallioperälle kylvetty kuvaa ihmistä, joka 
sanan kuullessaan ottaa sen heti iloiten vastaan. Koska hänellä ei ole juurta itses-
sään, hän kestää vain hetken ja luopuu heti, kun tulee ahdistus tai vaino sanan täh-
den.  Orjantappuroihin  kylvetty  kuvaa  ihmistä,  joka  kuulee  sanan,  mutta  tämän 
maailman huolet ja rikkauden viettelys tukahduttavat sanan, ja hän jää hedelmättö-
mäksi. Mutta hyvään maahan kylvetty tarkoittaa ihmistä, joka kuulee sanan ja ym-
märtää sen ja tuottaa sadon, joku sata, joku kuusikymmentä ja joku kolmekymmen-
tä jyvää."  (Matt. 13:18-23)

On siis ihmisiä, jotka ottavat Jumalan sanan iloiten vastaan eli uskovat sen, mutta 
luopuvat  vaikeuksien  tullen.  On  toisia,  jotka  kestävät  hiukan  pitempään,  mutta 
maailman houkutukset ja huolet vievät heidät mennessään. Sitten on kärsivällisesti 
sanassa pysyviä, jotka tuottavat hyvän sadon. Tässä yhteydessä on siis perusteltua 
väittää, että vain nämä loppuun asti kestävät ovat todellisia uskovia. 

Kysymys  kuuluu,  olivatko  tekstimme  luopuneet  tulleet  aidosti  uskoon  vai  eivät. 
Muualla Raamatussa puhutaan myös uskosta luopumisista kuten Demaksesta, jon-
ka vei maailma tai yleisemmästä luopumisesta, josta Paavali kirjoittaa näin:
Henki sanoo selvästi, että viimeisinä aikoina jotkut luopuvat uskosta ja seuraavat 
eksyttäviä henkiä ja riivaajien oppeja tekopyhien valehtelijoiden vaikutuksesta, joi-
den omatunto on merkitty poltinraudalla. (1. Tim. 4:1-2)

Monet meistä tuntevat ihmisiä, jotka olivat ennen innokkaan uskovan kirjoissa, mut-
ta jotka myöhemmin kielsivät Kristuksen tai nousivat jopa julkisesti vastustamaan 
evankeliumia.

Tietenkin on nähtävä, että on monen tasoista luopumista. On yleistä raamatullisesta 
uskosta eli kristillisestä maailmankuvasta luopumista. Sehän suomalaisessa kulttuu-
rissa on hyvin laajasti tapahtunut. Näin kristinuskon taakseen jättäneet eivät tieten-
kään ole aidosti uskoon tulleita vaan vain kristillisen kulttuurin omaksuneita. Sitten 
on sellaista hetkellistä tai vähän pitempiaikaistakin aitojen uskovien synnissä tapah-
tuvaa luopumista Herran seuraamisesta, josta siihen sortuneet kuitenkin tekevät pa-
rannuksen niin kuin David aikanaan ja Jeesuksen opetuslapset, jotka kielsivät tai 
hylkäsivät Jeesuksen ennen ristiä. Nyt kirjeen kirjoittaja puhuu kuitenkin hyvin syväl-
le Pyhän Hengen antamiin kokemuksiin päässeiden luopumisesta ja jäämisestä ti-
laan, josta ei ole enää paluuta.

Sanan vaikutus
Kirjeen kirjoittajalla on varmasti ollut mielessään myös Jesajan kirjan sana, joka pu-
huu Jumalan sanan vaikutuksesta: 
Niin kuin sade ja lumi tulevat taivaasta eivätkä sinne palaa vaan kostuttavat maan, 
tekevät sen hedelmälliseksi ja versovaksi, niin että se antaa kylväjälle siemenen ja 
syöjälle leivän, niin käy myös sanani, joka minun suustani lähtee: ei se palaa luok-
seni tyhjin toimin vaan toteuttaa sen, mitä minä haluan, ja saa menestymään sen, 
mitä varten minä sen lähetin. (Jes. 55:10-11)

Luemme tämän suurena lupauksena Jumalan sanan pelastavasta voimasta, mitä 
se tietenkin on. Mutta samalla on kirjeen kirjoittajan mukaan huomioitava, että sama 



75

Jumalan sana lopulta myös paaduttaa sen ihmisen, joka loppuun asti kieltäytyy tai-
pumasta sen totuuden alle. Sana siis pelastaa, mutta hyljättynä sana myös tuomit-
see ja paaduttaa. Kun ihminen johdonmukaisesti torjuu sanan, hän ei enää kykene 
kuulemaan sitä, vaikka sitä toistuvasti ”sataisi” hänen ylleen. Jumalan sana on siis 
vaikuttava molemmissa toimissaan: sekä pelastavana että kadottavana.

Aidosti luopuneet?
Olivatko tekstimme luopuneet ihmiset aitoja uskovia vai eivät? Raamatun selittäjien 
käsitykset  eroavat  selvästi  tässä  kohden.  On  niitä,  jotka  näkevät,  että  ilmaisut 
”...kerran ovat päässeet valoon, maistaneet taivaallista lahjaa ja tulleet osallisiksi 
Pyhästä Hengestä, maistaneet Jumalan hyvää sanaa ja tulevan maailmanajan voi-
mia…” ei voi tulkita muuten kuin, että ne puhuvat aidoista uskovista ja siis pelaste-
tuista, jotka sitten luopuivat ja lopulta hukkuvat. Asiaa näin näkeville vahvistaa erityi-
sesti se, että luopuneita ei voi  uudistaa parannukseen. Nämä olivat siis selkeästi 
tehneet parannuksen synneistään, mutta sitten luopuneet. Jokainen aidosti uskoon 
tullut tunnistaa juuri nuo asiat pelastumisprosessissaan. 

On vaikea kuvitella, että ilmaisu  ”osalliset Pyhästä Hengestä” voisi  tarkoittaa vä-
hempää kuin Pyhän Hengen saamista ja näin ollen uudestisyntymistä. Tämän näke-
myksen mukaan aidot uskovat voivat menettää pelastuksen ja joutua lopulta kado-
tetuksi, jos he menevät niin pitkälle, että he itse uudestaan ristiinnaulitsevat Juma-
lan Pojan ja häpäisevät häntä julkisesti. Tämän näkemyksen mukaan Jumalan pe-
lastusliitto pysyy kuitenkin tällaisiin nähden voimassa. Siksi sellaiset luopiot, jotka 
eivät mene niin pitkälle, että julkisesti ristiinnaulitsevat uudelleen Jeesuksen ja hä-
päisevät häntä julkisesti, voivat vielä palata luopumuksestaan niin kuin tuhlaajapoi-
ka isänsä luokse. Luopumuksen tilassakin Isä pitää heitä edelleen poikinaan.

Entä pelastusvarmuus?
Nyt on syytä kysyä, miten aito uskosta luopuminen eli  pelastuksesta luopumisen 
mahdollisuus voidaan sovittaa yhteen esimerkiksi seuraavien Jeesuksen lupauksien 
kanssa, joiden varaan pelastusvarmuutemme lepää:
Totisesti,  totisesti  minä sanon teille:  joka kuulee minun sanani ja uskoo häneen, 
joka on minut lähettänyt, sillä on iankaikkinen elämä. Hän ei joudu tuomittavaksi, 
vaan hän on siirtynyt kuolemasta elämään. (Joh. 5:25) 
Jokainen, jonka Isä antaa minulle, tulee minun luokseni, ja sitä, joka tulee minun 
luokseni, minä en ikinä heitä ulos…. Lähettäjäni tahto on, etten kadota yhtäkään 
niistä, jotka hän on minulle antanut, vaan herätän heidät viimeisenä päivänä. ...Mi-
nun Isäni tahto on, että jokaisella, joka näkee Pojan ja uskoo häneen, on iankaikki-
nen elämä. Ja minä herätän hänet viimeisenä päivänä. (Joh. 6:37,39,40)
Minä annan heille iankaikkisen elämän. He eivät ikinä joudu hukkaan, eikä kukaan 
ryöstä heitä minun kädestäni. Isäni, joka on antanut heidät minulle, on kaikkia muita 
suurempi, eikä kukaan voi ryöstää heitä Isäni kädestä. (Joh. 10:28-29)

Miten aito uskova voisi luopua Herrasta, jos hänellä on iankaikkinen elämä eikä ku-
kaan voi riistää häntä Isän käsistä? Näin ollen on monia raamatunselittäjiä, jotka tul-
kitsevat jakeet 4-6 seuraavaan tapaan:



76

Toinen tulkinta
Heidän näkemyksensä mukaan kirjeen kirjoittaja selittää, kuinka pitkälle ihmiset voi-
vat mennä pelastuksen suuntaan, mutta lopulta jäävät silti sen ulkopuolelle, luopu-
vat siitä, minkä ovat jo saanet ja hukkuvat ikuisesti: 

He voivat olla valaistuneita. He ymmärtävät kristillisen opin käsitteellisenä tietona ja 
yleisenä valaistuksena. Sitä ihmisillä voi olla paljonkin, mutta se ei silti riitä taivaa-
seen pääsemiseen. Bileam oli mies, jonka silmät avattiin (4. Moos. 24:3), mutta sil-
mät avattuina hän vajosi täydelliseen pimeyteen. 
He voivat maistaa taivaallista lahjaa, tuntea jotain Pyhän Hengen vaikutusta sieluis-
saan, jotka antavat heille hengellisiä kokemuksia, mutta silti he ovat kuin ihmiset to-
rilla, jotka maistavat sitä, mistä eivät ole valmiita maksamaan hintaa, ja niinpä vain 
maistavat ja jättävät sen. Ihmiset näyttävät pitävän uskosta, jos he voisivat saada 
sen helpommilla ehdoilla kuin kieltämällä itsensä, ottamalla ristinsä ja seuraamalla 
Kristusta. 
He  voivat  saada  osallisuuden  Pyhästä  Hengestä,  toisin  sanoen  hänen  poik-
keuksellisista ja ihmeellisistä lahjoistaan. He ovat voineet karkottaa riivaajia Kristuk-
sen nimessä ja tehneet monia muita voimatekoja. Tällaisia lahjoja annetaan joskus 
niille, joilla ei ollut todellista pelastavaa armoa. (Vrt. Matt. 7:21-24) 
He voivat maistaa Jumalan hyvää sanaa, he voivat nauttia evankeliumin opeista, 
kuunnella sanaa mielihyvin, muistaa siitä paljon ja puhua siitä hyvin, mutta eivät silti  
koskaan anna sen asettua todella sisälleen. 
He ovat voineet maistaa tulevan maailman voimia. He ovat voineet saada voimak-
kaita vaikutelmia taivaasta ja pelätä helvettiin joutumista. He voivat päästä jopa näin 
pitkälle ja lopulta kuitenkin kääntyä luopioiksi. Nämä asiat sanotaan niistä, jotka voi-
vat luopua, mutta heistä ei sanota, että he olivat todella kääntyneet tai että he olivat 
vanhurskautettuja, todellisessa pelastavassa armossa.

Tämän tulkinnan mukaan kirjoittaja ei siis puhu aitojen uskovien luopumuksesta. He 
voivat todellakin langeta usein ja pahasti, mutta he eivät kuitenkaan luovu Jumalas-
ta kokonaan tai lopullisesti. Jumalan armopäätös ja voima, Kristuksen lunastus ja 
esirukous, evankeliumin lupaus, ikuinen liitto, jonka Jumala on tehnyt heidän kans-
saan, Hengen asuminen heissä ja sanan kuolematon siemen, ovat heidän turva-
nansa. Sen sijaan puu, jolla ei ole näitä juuria, ei pysy pystyssä.

Tämän tulkinnan ongelma on siinä, että kirjeen kirjoittaja kuitenkin antaa aidoille us-
koville toistuvasti varoituksen luopumisesta ja paluusta entisen juutalaisuuden suun-
taan. Jos heillä ei olisi mitään todellista vaaraa ajautua pelastuksen ulkopuolelle, 
miksi näitä varoituksia sitten tarvitaan? Asiaa on selitetty sillä, että juuri noiden va-
roitusten kautta Jumala toimii ja huolehtii siitä, että hänen omansa pysyvät tiellä lop-
puun asti. 

Valinta ja vastuu
Eräs tämän jälkimmäisen tulkinnan omaksunut pastori totesikin, että vaikka pelas-
tuksemme on varma Kristuksen täytetyn työn ja armovalinnan tähden, meidän on 
nöyrästi otettava vastaan varoitukset luopumisesta. 

Pelastus on kokonaan Jumalan työ, mutta meidän tulee vaeltaa niin kuin olisimme 
saman aikaisesti kokonaan vastuussa uskossa pysymisestämme. Ei niin, että mei-
dän pyhityksemme olisi pelastuksen ja varmuutemme syy vaan niin, että pidämme 



77

kiinni evankeliumista, jossa meidän pelastuksemme syy on ilmaistu. Paavali kirjoit-
taa näin:

Veljet, minä palautan mieleenne sen evankeliumin, jonka olen teille julistanut ja jon-
ka olette ottaneet vastaan ja jossa myös pysytte. Sen kautta te myös pelastutte, jos 
pidätte kiinni siitä sellaisena kuin minä sen teille julistin. Muuten olette aivan turhaan 
uskoneet. (1. Kor. 15:1-2)
Myös Paavali kirjoitti uskoon tulleille evankeliumin pelastavasta voimasta, mutta ko-
rosti, että lopulliseen pelastumiseen päästäksemme meidän on pidettävä siitä kiinni. 
Kysymys ei ole siis siitä kuinka hyvin vaelluksessamme onnistumme, vaan siitä, että 
emme ikinä luota mihinkään muuhun kuin evankeliumiin eli Jeesuksen kuolemaan, 
hautaamiseen, ylösnousemiseen ja ilmestymiseen. Vain evankeliumi voima ja armo 
pitää meidät uskon tiellä.

Jokainen aito uskova on Jumalan Kristuksessa pelastukseen valitsema, mutta se ei 
merkitse sitä, että meillä ei olisi vastuuta vaelluksestamme. Tiedämme Jumalan va-
linneen meidät Kristuksessa siitä, että evankeliumi tuli luoksemme ja uudestisynnytti 
meidät.  Emme siksi pane pelastusvarmuuttamme iankaikkisuudessa tapahtuneen 
valintamme varaan (Ef. 2:3-7) vaan sen varaan, että Kristus toteutti tuon armopää-
töksen ristillä ja ylösnousemuksen aamussa. 

Kristuksessa tapahtuneen valinnan ja vastuumme suhteesta Paavali kirjoittaa:
Siksi, rakkaani, niin kuin olette aina olleet kuuliaisia, ... ahkeroikaa peläten ja vavis-
ten oman pelastuksenne hyväksi. Jumala itse vaikuttaa teissä tahtomisen ja tekemi-
sen, että hänen hyvä tahtonsa tapahtuisi. (Fil. 2:12-13)

Pelastus on Kristuksessa varma ja juuri siitä syystä meidän tulee vaeltaa aralla mie-
lellä,  että  pysyisimme pelastuksessa  loppuun asti.  Tarvitsemme siksi  varoituksia 
luopumisesta. Emme ehkä saa näitä kahta asiaa loogiseen sopusointuun, mutta ne 
ovat molemmat yhtä aikaa totta.

Siksi kehotus uskoville
Mutta teistä, rakkaat, me uskomme sitä, mikä on parempaa ja mikä kuuluu pelas-
tukseen, vaikka puhummekin näin. Eihän Jumala ole väärämielinen, niin että hän 
unohtaisi teidän työnne ja rakkautenne, jota olette osoittaneet hänen nimeään koh-
taan, kun olette palvelleet pyhiä ja vieläkin palvelette. Toivomme hartaasti, että ku-
kin teistä osoittaa samaa intoa ja säilyttää toivon täyden varmuuden loppuun asti, 
ettette veltostuisi vaan seuraisitte niitä, jotka uskon ja kärsivällisyyden kautta perivät 
sen, mikä on luvattu. (9-12)

Vaikka  Heprealaiskirjeen  sävy  on  varoittava  ja  vakava,  kirjoittajalla  on  kuitenkin 
syvä rakkaus vastaanottajiin, kun hän kutsuu heitä ”rakkaiksi”. Hän pitää heitä edel-
leen pelastettuina, vaikka onkin joutunut varoittamaan heitä luopumisen vaarasta. 
Heidän uskostaan Kristukseen kertoo se rakkaus, jota he osoittivat Herraa kohtaan 
ja joka ilmeni uskovien palvelemisena. 

Me voimme siis päätellä toisten uskon laadun siitä tavasta, jolla he osoittavat rak-
kautta toisiaan kohtaan. Mutta se ei tarkoita, että me voisimme arvioida myös oman 
uskomme rakkauden tekojemme perusteella. Jos niin teemme, joudumme auttamat-



78

tomasti  epätoivoon,  sillä  jokaiseen rakkauden tekoommekin sisältyy omaa lihalli-
suuttamme ja syntiä. Itse asiassa uskovina joudumme parhaimpienkin tekojemme 
jälkeen tekemään parannuksen ja pyytämään Herran Jeesuksen veren puhdistusta. 
Emme siksi voi rakentaa pelastusvarmuuttamme sen varaan, kuinka paljon Pyhä 
Henki vaikuttaa meissä rakkautta.

Pitkään Herran tiellä vaeltaneiden todellinen kiusaus on väljähtyä innossa palvella 
muita. Meillä on myös kiusaus veltostua ja kääntää mielemme tähän aikaan varsin-
kin silloin, kun menetämme näköalan Jeesuksen toisen tulon läheisyyteen ja sen 
mukanaan tuomaan suurenmoiseen toivoon. Siksi meidän on hyödyllistä muistaa, 
että voidaksemme kantaa hyvää hedelmää tarvitsemme kärsivällisyyttä ja sinnik-
kyyttä loppuun eli Jeesuksen paluuseen asti. Siihen tarvitsemme toivon varmuuden, 
josta luvun loppu osa puhuu:

Aabraham esimerkkinä
Jumala antoi Abrahamille lupauksen ja vannoi itsensä kautta, koska hänellä ei ollut 
ketään suurempaa, jonka kautta vannoa. Hän sanoi: "Totisesti, siunaamalla minä si-
nut siunaan ja lisäämällä sinut lisään", ja niin Abraham kärsivällisesti odotettuaan 
sai sen, mitä oli luvattu. (13-15)

Luvussa 11 kirjoittaja luettelee suuren joukon Vanhan liiton uskovia, jotka suuntasi-
vat mielensä Jeesukseen ja edessään olevaan toivoon, pelastaja Messiaan, Kris-
tuksen tuloon. Vanhan liiton usko ja toivo kulkivat  käsi  kädessä ja suuntautuivat 
eteenpäin. Uudessa liitossa usko katselee jo Kristuksen täytettyyn työhön Golgatal-
la ja ylösnousemuksen voitossa, mutta toivo suuntautuu yhä eteenpäin Jeesuksen 
toiseen tulemiseen. 

Nyt kirjoittaja tuo eteemme Aabrahamin saaman lupauksen, joka koskee myös mei-
tä kaikkia saman uskon omistajia. Kristuksessa pääsemme osalliseksi Aabrahamin 
saamasta siunauksesta. Hän joutui kuitenkin odottamaan pitkään, ennen kuin lu-
paus toteutui. Hän vaelsi Jumalan lupauksen varassa. Mekin tarvitsemme kärsivälli-
syyttä  odottaessamme ja  jouduttaessamme evankeliumia  julistamalla  Jeesuksen 
paluuta.

Myös me ei-juutalaiset uskovat olemme päässeet osaksi luvattua kansaa ja lupauk-
sia niin kuin Paavali asiaa kuvaa:
Muistakaa sen vuoksi ennen te lihanne puolesta pakanat, ... että te siihen aikaan 
olitte ilman Kristusta, olitte vailla Israelin kansalaisoikeutta, osattomia lupauksen lii-
toista, ilman toivoa ja ilman Jumalaa maailmassa. Mutta nyt Kristuksessa Jeesuk-
sessa olette te, jotka ennen olitte kaukana, päässeet lähelle Kristuksen veressä. 
Hän on meidän rauhamme. (Ef. 2:11-14) 

Pelastusvarmuus sanan varassa
Ihmiset vannovat jonkun itseään suuremman kautta. Vala on heille asian vahvistus 
ja lopettaa kaikki vastaväitteet. Koska Jumala tahtoi lupauksen perillisille vieläkin 
vakuuttavammin osoittaa, että  hänen päätöksensä on muuttumaton, hän vakuutti 
sen valalla. Näistä kahdesta muuttumattomasta asiasta, joissa Jumala ei voi valeh-
della, me näin saamme voimakkaan rohkaisun, me, jotka olemme paenneet pitä-
mään kiinni edessämme olevasta toivosta. (16-18)



79

Jumalan Aabrahamille antama lupauksen sana on muuttumaton ja varma. Sama 
koskee nyt meille annettuun Vanhan ja Uuden testamentin sanaa. Sanassaan Ju-
mala on ilmaissut meille muuttumattoman lupauksen siitä, että Kristuksessa pää-
semme perille Jumalan kirkkauteen. Pelastusvarmuutemme ei perustu siis siihen, 
kuinka hyvin uskovina vaellamme, vaan siihen, että Jumala pitää voimassa ne lu-
paukset,  jotka hän on antanut.  Kristuksen veressä meille  on annettu täydellinen 
puhdistus, vanhurskauden lahja ja kirkkauden lupaus. Varmuutemme lepää sen va-
rassa, että Jumala toteuttaa sen, mitä hän on meille luvannut. Siihen perustuu toi-
vomme:

Kristityn toivo
Se toivo on meille kuin sielun ankkuri, varma ja luja, ja se ulottuu esiripun sisäpuo-
lelle asti. Sinne Jeesus meni edelläjuoksijana meidän puolestamme, kun hän oli tul-
lut ylipapiksi ikuisiksi ajoiksi, Melkisedekin järjestyksen mukaan. (19-20)

Kristityn toivo ei ole vain hänen sydämessään asuva odotus siitä hyvästä, mitä hän 
kerran tulee kirkkaudessa saamaan, kun Herra tulee takaisin.  Toki  toivo sisältää 
senkin, mutta varsinaisesti se kertoo sen, mikä meitä odottaa tulevaisuudessa. Us-
kova kristitty lukee Raamattua ja elämää niin kuin jännitysromaanin lukija, joka on 
käynyt lukemassa viimeisen sivun ja tietää, että ”sankari on elossa lopussa, vaikka 
matkalla tapahtuisi mitä tahansa”. Tiedämme, mitä kuolemassa tapahtuu: saamme 
nähdä Herran kasvoista kasvoihin.  Tiedämme, millainen uusi  taivas ja  uusi  maa 
meitä odottaa ja joka on ollut meitä varten jo valmiina nykyisen maailman luomises-
ta  asti.  Tiedämme, mitä tapahtuu Kristuksen toisessa tulemisessa ja  ruumiimme 
ylösnousemuksessa. Nämä asiat muodostavat toivomme sisällön. 

Toivo on kuitenkin vielä paljon enemmän. Se on Henkilö Jeesus Kristus ja nimen-
omaan ylimmäispapillisessa tehtävässään Isän oikealla puolella taivaassa. Kirjeen 
kirjoittaja liittää kaksi kuvaa yhteen. Toinen on kuva siitä, miten ylimmäinen pappi 
kerran vuodessa voi suoritetun uhrin verta mukanaan käydä pyhäkön kaikkein py-
himpään, joka on pienoismalli taivaasta. Nyt Jeesus Kristus meidän suuri ylipappim-
me on oman uhriverensä kautta avannut meille tien itse taivaaseen. Esirippu halke-
si, tie taivaalliseen temppeliin on nyt avoin jokaiselle, joka turvaa Jeesuksen veriuh-
riin.  Mutta  sitten  kuva  vaihtuukin  ankkuriksi  ja  ankkuriköydeksi.  Ylipappi  Jeesus 
Kristus on taivaaseen heitetty ankkuri. Ankkuriketjun toisessa päässä meidän sydä-
messämme siitä pitää kiinni Pyhä Henki. Pyhä Henki ikään kuin ”vinssaa” meidät 
ylös kaikkein pyhimpään Isän ja Kristuksen luo. Toivomme on yhtä varma kuin se, 
että Jeesuksen sovitustyö riittää pelastukseemme ja että Pyhä Henki kykenee sen 
soveltamaan meihin ja koko kristilliseen seurakuntalaivaan, joka on purjehduksella 
kohti taivaan satamaa. Ankkuriketju on myös niin vahvaa tekoa, että emme pahim-
milla yrityksillämmekään onnistu sitä katkaisemaan. Ylimmäinen pappimme Jeesus 
lupasi nimittäin, että Pyhä Henki asuu Herran omissa iankaikkisesti:

Ja minä rukoilen Isää, ja hän antaa teille toisen Puolustajan olemaan teidän kans-
sanne iankaikkisesti, Totuuden Hengen, jota maailma ei voi ottaa vastaan, sillä se ei 
näe eikä tunne häntä. Mutta te tunnette hänet, sillä hän pysyy teidän luonanne ja on 
teissä. (Joh. 14:16-17)

Pelastusvarmuutemme perustuu siis siihen, mitä Jeesus teki vuodattamalla verensä 
ja mitä Pyhä Henki tekee vetäessään meidät Isän luo lopulliseen kirkkauteen. Siksi 



80

meitä  kysytään tänäänkin  nostamaan katseemme itsestämme suureen Vapahta-
jaamme ja Herraamme Jeesukseen Kristukseen. Hän on meidän pelastuksemme ja 
toivomme.

Entä sinä?
Katseletko sinä yhä vain itseäsi ja omia mahdollisuuksiasi uskon vaelluksessasi? 
Sana kutsuu meitä jälleen nostamaan katseemme Herraan ja vaeltamaan toivomme 
varassa suurta taivaallista juhlaa kohti. Matkalla saamme rakkaudessa palvella toi-
nen toistamme ja rohkaista myös muita tarttumaan pelastuksen lupaukseen.

Iankaikkinen ylipappi   Hepr. 7:1-28

Mielikuvia pappeudesta
Mikä on papin ja erityisesti ylipapin tehtävä? Luullen, että monelle suomalaiselle kä-
sitys pappeudesta on muodostunut siitä, miten eri kirkkokunnissa papit suorittavat 
rituaaleja kuten avioliittoon vihkimistä, hautaan siunaamista tai jumalanpalveluksen 
liturgiaa, ehtoollista ja kastetta. Tähän mielikuvaan saattaa liittyä erilaiset virkapu-
vut, liperit, sokeripalat kaulalla tai komeat piispalliset kauhtanat. Moni mieltää papin 
kaiketi tavallisia ihmisiä hurskaammaksi tai uskonnollisemmaksi ihmiseksi, joka on 
lähempänä Jumalaa kuin muut. Jotkut kokevat ehkä papin myös jonkinlaisena välit-
täjänä Jumalan ja tavallisten ihmisten välillä tai ihmisenä, jonka rukouksia Jumala 
kuulee paremmin kuin tavallisten maallikoiden. Näiden mielikuvien ja kirkollisten pu-
kujen taustalla vaikuttaa ehkä se, mitä aikanaan opetettiin koulun uskontotunneilla 
Vanhan testamentin Aaronin pappeudesta. 

Aaronin pappeus on kumottu
Tämän kertainen Heprealaiskirjeen luku 7 korostaa kuitenkin, että Aaronista alkanut 
pappeus on kumottu. Sen sijaan meille Kristuksessa on annettu taivaallinen täydelli-
nen ylipappi, joka on samalla myös kaikkivaltias Kuningas. Se merkitsee myös sitä, 
että jokainen Herran pelastama uskova on uuden liiton pappi, jolla on vapaa pääsy 
ylipapin Jeesuksen kautta Jumalan isänsydämelle asti. Jokaisella uskovalla on siksi 
myös oikeus ja lupa siunata muita, julistaa syntejä anteeksi tai pidättää anteeksian-
tamus niiltä, jotka kieltäytyvät tekemästä parannusta synneistään. Yleisen eli yhtei-
sen pappeuden perusteella uskovilla on myös oikeus julistaa Jumalan sanaa, jakaa 
ehtoollista ja kastaa niitä, jotka haluavat päästä Jumalan tuntemiseen. Uusi testa-
mentti ei tunne muunlaista pappeutta ja tunnustaa vain yhden ylipapin Jeesuksen 
Kristuksen, joka suorittaa pappispalvelusta Isän oikealla puolella valtaistuimellaan. 



81

Paimenen virka
Uusi testamentti tuntee kyllä seurakunnan paimenen eli vanhimman viran ja armo-
lahjan. Sen tehtävänä on huolehtia lauman jäsenistä, niin että uskovat saavat Ju-
malan sanasta ravintoa, että seurakunta pysyy raamatullisessa oikeassa opissa ja 
että harhaoppeja vastaan taistellaan totuuden sanalla. Paimenelle seurakunta saat-
taa järjestyksen vuoksi uskoa Sanan julistajan, ehtoollisen jakamisen ja kastamisen 
tehtävän, vaikka periaatteessa ne kuuluvat jokaiselle uskovalle yleisen pappeuden 
perusteella. Seurakunnan paimenella, kaitsijalla on tietenkin samat valtuudet kuin 
muilla yleisen pappeuden omaavilla, mutta he eivät voi toimia minkäänlaisina välit-
täjinä Jumalan ja ihmisten välillä, sillä se tehtävä on yksinomaan ylipappi Jeesuksel-
la Kristuksella.

Mihin pappeutta tarvitaan?
Mihin sitten pappeutta tarvitaan? Kysymys on siitä, miten syntiin langennut, Juma-
lalle selkänsä kääntänyt ja syyllisyytensä tähden kadotustuomion ansaitseva ihmi-
nen voisi päästä Jumalan luo tuhoutumatta hänen pyhyytensä ja kirkkautensa edes-
sä. Ilman sellaista välittäjää, joka kykenee sovittamaan ihmisen hirvittävän syyllisyy-
den, ei ihmisellä ole mitään mahdollisuutta selvitä Jumalan tuomioistuimen edessä. 

Vanhan liiton uhrikäytäntö tuhansine eläinuhreineen,  joita jatkuvasti  toimitettiin il-
mestysmajassa ja temppelissä, oli  viittaus tulevaan lopulliseen ja kertakaikkiseen 
uhriin, joka sovittaisi yhdellä kertaa koko maailman kaikkien ihmisten kaikki synnit. 
Eläimen kannettavaksi pantiin ihmisten tekemien rikkomusten taakka ja ne surmat-
tiin ikään kuin ihmisten sijaisina. Mutta tosiasiallisesti yksikään eläinuhri ei voinut ih-
miskunnan syyllisyyttä poistaa. Pikemminkin niiden päivittäinen toimittaminen Van-
hassa liitossa muodostui ihmisille jatkuvaksi muistutukseksi siitä, että he ovat synti-
siä eikä heillä ole omassa varassaan mitään mahdollisuuksia välttää tuomiota tai  
päästä pyhän, mutta rakastavan Jumalan luo. Samalla ne olivat kuitenkin myös lu-
paus ja esikuva siitä sovituksesta, jonka Jeesus Kristus uhraamalla ylipappina itsen-
sä Golgatan ristillä kuolemaan toteutti, jotta jokainen häneen uskova voisi päästä 
vapaaksi synnin syyllisyydestä ja anteeksi saaneena voisi vapaasti lähestyä Juma-
laa, tuomiosta vapautuneina päästä yhteyteen Jumalan rakastavan Isän kanssa ja 
ikuiseen iloon ja riemuun uudessa maassa ja uudessa taivaassa.

Ilman Kristuksen pappeutta ja uhria ei kukaan voi päästä Jumala luo.
Siksi hän myös voi täydellisesti pelastaa ne, jotka hänen kauttaan tulevat Jumalan 
luo, sillä hän elää aina rukoillakseen heidän puolestaan. (25)

Melkisedekin järjestyksen mukainen pappeus
Heprealaiskirjeen saajat olivat siis juutalaiskristittyjä, jotka olivat vainon alla. Heidän 
uskonsa oli alkanut horjua ja he alkoivat haikailla entisen uskontonsa suuntaan, jolla 
oli  Rooman valtakunnassa erityisasema ja  suojelu.  Suuntautuminen entiseen oli 
muodostunut heille suureksi kiusaukseksi. Siksi kirjeen kirjoittaja haluaa tässä lu-
vussa osoittaa, miten voimaton ja kyvytön Aaronin pappeus on pelastamaan ihmisiä 
Jumalan yhteyteen. Siihen tarvitaan aivan uusi ja parempi pappeus Melkisedekin 
järjestyksen mukaan. Itse asiassa koko luku 7 on Psalmin 110 jakeen 4 selitystä:
Herra on vannonut eikä muuta mieltään: "Sinä olet pappi ikuisesti, Melkisedekin jär-
jestyksen mukaan." 



82

Kuka Melkisedek on?
Tämä Melkisedek oli Saalemin kuningas ja Jumalan, Korkeimman, pappi. Kun Abra-
ham palasi takaisin voitettuaan kuninkaat, Melkisedek meni häntä vastaan ja siuna-
si hänet, ja Abraham antoi hänelle kymmenykset kaikesta. Melkisedek on ensinnä-
kin "vanhurskauden kuningas", mitä hänen nimensäkin merkitsee, sitten myös "Saa-
lemin kuningas" eli "rauhan kuningas".  Isättömänä ja äidittömänä, vailla sukuluette-
loa, ilman päivien alkua ja elämän loppua hän on Jumalan Poikaan verrattavissa, ja 
hän pysyy pappina ikuisesti. (1-3)

Melkisedek on arvoituksellinen henkilö, joka kuin yllättäen ilmaantuu historian näyt-
tämölle Aabrahamin ja Jobin aikalaisena ja katoaa siltä yhtä salaperäisesti. Kerto-
mus osoittaa, että vaikka Aabraham eli monijumalaisen kulttuurin keskellä, hän ei 
ollut suinkaan ainoa yhteen elävään Jumalaan uskova. 

Aabrahamin ja Melisedekin kohtaaminen kuvataan lyhyesti 1. Mooseksen kirjassa 
näin:
Kun Abram oli paluumatkalla voitettuaan Kedorlaomerin ja hänen kanssaan olleet 
kuninkaat, Sodoman kuningas lähti häntä vastaan Saavenlaaksoon eli Kuninkaan-
laaksoon. Melkisedek, Saalemin kuningas, toi sinne leipää ja viiniä. Hän oli korkeim-
man Jumalan pappi, ja hän siunasi Abramin sanoen: "Siunatkoon Abramia Jumala, 
Korkein, taivaan ja maan hallitsija. Siunattu olkoon Jumala, Korkein, joka luovutti vi-
hollisesi  sinun käsiisi."  Ja Abram antoi  Melkisedekille kymmenykset kaikesta.  (1. 
Moos. 14:17-20) 

Meillä ei ole varmuutta, missä Saalem niminen kaupunki sijaitsi. Se ei kuitenkaan 
ollut Jerusalem, sillä se sai nimensä vasta paljon myöhemmin. Siihen aikaan sitä 
kutsuttiin asujiensa jebusilaisten nimellä. Melsedek oli siis kaupungin kuningas ja 
samalla sen pappi.

Melkisedekiä on tulkittu kahdella eri tavalla, riippuen siitä, mihin suuntaan vertailua 
”...hän on Jumalan Poikaan verrattavissa, ja hän pysyy pappina ikuisesti” (3) on tul-
kittu. On niitä, jotka pitävät häntä tavallisena ihmisenä eli yhtenä esikuvana tulevas-
ta Jeesuksen ylipappeudesta.  Asiaa perustellaan sillä, että Raamatun vaikenemi-
nen on samalla lailla Pyhän Hengen innoituksen tulosta kuin kirjoittaminen. Tulkin-
nan mukaan kertomus Melkisedekistä ei anna aihetta uskoa, että hän olisi ollut yli-
luonnollinen olento. Sen mainitseminen, ettei hänellä ollut sukutaulua tai sukua, ko-
rostaa vain sitä, ettei Melkisedekin sukuluetteloa ole Raamatussa eikä hänen pap-
peutensa niin ollen perustunut maallisiin sukulaisuussuhteisiin. Leeviläisen papin oli 
puolestaan pystyttävä todistamaan syntyperänsä voidakseen tulla hyväksytyksi vir-
kaan. 

Monet tulkitsevat vertailun päinvastaiseen suuntaan niin, että Melkisedek olisi ollut 
joko ylimaallinen enkelin kaltainen henkilö tai jopa itse Jeesuksen ilmaestyminen 
Aabrahamille. Tätä tulkintaa tukisi jae 8. Täällä tosin kuolevaiset ihmiset ottavat vas-
taan kymmenyksiä mutta siellä se, jonka todistetaan elävän. (8) Tätä tulkintaa tuke-
maan on käytetty Jeesuksen sanoja Aabrahamista:
”Abraham, teidän isänne, riemuitsi siitä, että hän saisi nähdä minun päiväni. Hän 
näki sen ja iloitsi." Niin juutalaiset sanoivat hänelle: "Et ole vielä viidenkymmenen 
vuoden ikäinen ja olet nähnyt Abrahamin!" Jeesus sanoi heille: "Totisesti, totisesti 
minä sanon teille: ennen kuin Abraham syntyi, minä olen (ollut)." (Joh. 8:56-58) 



83

Jos Mekisedek oli tavallinen ihminen, niin jae 8 pitäisi tulkita ehkä niin, että hän jo-
tenkin Elian tapaan nostettiin taivaaseen ilman kuolemaa. 

Heprealaiskirjeen kirjoittajan korostus ei ole kuitenkaan siinä, mikä tai kuka Melkise-
dek oli, vaan siinä, millaisen pappeuden esikuva hän oli. Vertailu kertoo, millainen 
iankaikkisen papin tulee olla. Samalla se osoittaa Aaronista alkaneen pappeuden 
riittämättömyyden.

Melkisedekin ja Kristuksen vertailu
 Melkisedek oli kuningas, ja niin on Herra Jeesuskin – Jumalan voitelema ku-

ningas. Hänellä on kaikki valta taivaassa ja maan päällä. Hän hallitsee kaik-
kea kansansa parhaaksi. Herra Jeesus ei siis ole meille vain Vapahtaja, syn-
tien sovittaja oman uhrikuolemansa perusteella, vaan hän on myös Hallitsija, 
jolla on oikeus päättää meidän asioistamme ja jolle meidän on oltava kuuliai-
sia.

 Melkisedek oli vanhurskauden kuningas: hänen nimensä merkitsee vanhurs-
kasta kuningasta. Jeesus Kristus on vanhurskas, täydellisen oikeudenmukai-
nen kuningas. Hän on myös meidän vanhurskautemme, kun uskossa omis-
tamme hänen elämänsä ja kuolemansa hedelmän, lahjavanhurskauden. Hän 
on täyttänyt  kaiken vanhurskauden ja tuonut  iankaikkisen vanhurskauden. 
Hän rakastaa vanhurskautta ja vanhurskaita ja vihaa vääryyttä.

 Melkisedek oli Saalemin kuningas, eli rauhan kuningas, ensin vanhurskau-
den kuningas ja sitten rauhan kuningas. Niin on myös meidän Herramme 
Jeesus.  Vanhurskaudellaan  hän  teki  rauhan,  vanhurskauden  hedelmä  on 
rauha. Kristus puhuu rauhasta, luo rauhan. Hän itse on meidän rauhamme. 

 Melkisedek oli Korkeimman Jumalan pappi, pätevä ja voideltu poikkeukselli-
sella tavalla olemaan hänen pappinsa ihmisten keskuudessa. Niin on Herra 
Jeesuskin: Hän on Korkeimman Jumalan pappi. Kukaan ei voi tulla Jumalan 
luo muuten kuin hänen kauttaan. Vain hänen pappeutensa kautta voimme 
saada sovituksen ja syntien anteeksiannon. 

 Melkisedek oli ilman isää, ilman äitiä, ilman sukua, jolla ei ollut päivien alkua 
eikä elämän loppua. Näin hän oli sopiva esikuva Kristuksesta, joka ihmisenä 
oli ilman isää, Jumalana ilman äitiä. Hänen pappeutensa on ilman sukua, se 
ei polveutunut hänelle toiselta eikä häneltä toiselle, vaan se on häneen ikui-
sesti sidottu.

 Melkisedek tapasi Abrahamin, kun tämä palasi voitettuaan kuninkaat, ja siu-
nasi hänet. Hän toi esiin leipää ja viiniä virkistääkseen Abrahamia ja hänen 
palvelijoitaan, kun he olivat väsyneitä. Hän antoi ne kuninkaana ja siunasi 
hänet pappina. Näin Herramme Jeesus kohtaa kansansa heidän hengellisis-
sä taisteluissaan, virkistää heitä, uudistaa heidän voimansa ja siunaa heitä. 
Sen hän tekee erityisesti  myös jakamalla meille leivässä ja viinissä oman 
ruumiinsa ja verensä siunauksen ehtoollisella. 

Abraham antoi Melkisedekille kymmenesosan kaikesta saaliista. Sen Abraham teki 
ilmauksena kiitollisuudestaan siitä,  mitä  Melkisedek oli  tehnyt  hänen hyväkseen. 
Näin ollen meidänkin tulee osoittaa kaikkea mahdollista rakkautta ja kiitollisuutta 
vastalahjana Herralle Jeesukselle kaikista armonosoituksista, joita saamme häneltä. 



84

Meidän tulee osoittaa kunnioituksemme ja alamaisuutemme hänelle kuninkaanam-
me ja antaa kaikki uhrimme hänen käsiinsä, jotta hän voisi esittää ne Isälle oman 
uhrinsa suitsukkeena.

Melkisedekin suuruus verrattuna Aaroniin
Katsokaa, kuinka suuri hän on. Jopa kantaisä Abraham antoi hänelle kymmenykset 
saaliinsa parhaimmasta osasta. Myös niillä Leevin pojilla, jotka saavat pappeuden, 
on käsky ottaa lain mukaan vastaan kymmenyksiä kansalta, veljiltään, vaikka nämä 
ovatkin lähteneet Abrahamin kupeesta. Mutta Melkisedek, joka ei  ole heidän su-
kuaan, otti vastaan kymmenykset Abrahamilta ja siunasi hänet, jolla oli lupaukset. 
On täysin kiistatonta, että alempiarvoinen saa siunauksen ylemmältään. Täällä tosin 
kuolevaiset ihmiset ottavat vastaan kymmenyksiä mutta siellä se, jonka todistetaan 
elävän. Voidaan sanoa niinkin, että myös Leevi, joka ottaa vastaan kymmenyksiä, 
on maksanut kymmenykset Abrahamin kautta. Leevihän oli vielä esi-isänsä kupees-
sa, kun Melkisedek tuli Abrahamia vastaan. (4-10)

Nyt kirjoittaja osoittaa, miten paljon suurempi ja korkeampi Melkisedekin pappeus 
on  verrattaessa  sitä  leeviläiseen.  Melisedek  on  Aabrahamia  korkea-arvoisempi, 
vaikka Aabraham olikin saanut suuret lupaukset siitä, että hänen siemenessään eli 
Kristuksessa kaikkikansat tulisivat saamaan siunauksen. Leevi ja hänen jälkeläisen-
sä Aaron ja hänestä polveutuvat papit  olivat alempiarvoisia kuin Aabraham, joka 
taas oli Melkisedekiä alempi. Näin ollen Jeesus, joka on asetettu virkaansa Melkise-
dekin järjestyksen, on suunnattomasti suurempi kuin aaronilaiset papit ja se temp-
pelipalvelus, jota kirjeen saajat haikailivat. 

Pappeuteen kuuluu elämän armon jakamisen lisäksi siunaaminen ja kymmenysten 
vastaanottaminen. Kymmenykset vanhassa testamentissa ja Uuden testamentin uh-
raaminen kohdistuvat viime kädessä ylimmäiseen pappiimme Jeesukseen Kristuk-
seen, jolta olemme kaiken siunauksen saaneet osaksemme. Silloinkin, kun taloudel-
liset uhrimme kohdistetaan seurakunnan toiminnan ylläpitämiseen tai evankeliumin 
maailmanlaajaan levittämiseen, uskova ei anna niitä viime kädessä jollekin organi-
saatiolle vaan Herralle itselleen kiitollisuudesta saamistaan siunauksista. Uhraami-
sessa on kysymys sellaisen palauttamisesta Herralle, jonka olemme häneltä saa-
neet. Kaikki omamme kuuluu näet hänelle. Emme ole itsemme omia vaan Herran.

Miksi tarvittiin uusi pappeus?
Jos siis täydellisyys olisi saavutettu leeviläisen pappeuden kautta, johon laki sitoi 
kansan, miksi sitten oli vielä tarpeen, että nousi toinen pappi Melkisedekin järjestyk-
sen mukaan eikä häntä nimitetty Aaronin järjestyksen mukaan? Pappeuden vaih-
tuessa vaihtuu välttämättä myös laki. Se, josta näin sanotaan, kuuluu toiseen hei-
moon, josta ei kukaan ole hoitanut alttaritointa. Onhan tunnettua, että meidän Her-
ramme on noussut Juudasta, jonka heimon papeista Mooses ei ole puhunut mitään. 
Tämä asia käy vielä paljon selvemmäksi, kun nousee toinen, Melkisedekin kaltai-
nen, pappi, joka ei ole tullut papiksi maallista perimystä koskevan lain käskyn mu-
kaan vaan katoamattoman elämän voimasta. Hänestä näet todistetaan: "Sinä olet 
pappi  iankaikkisesti  Melkisedekin  järjestyksen  mukaan."  Näin  kumotaan  entinen 
säädös, koska se oli voimaton ja hyödytön - eihän laki tehnyt mitään täydelliseksi -  
mutta sen tilalle tulee parempi toivo, jonka kautta me lähestymme Jumalaa. (11-19)



85

Miksi Vanhan testamentin edellyttämä uhripalvelus, joka oli kuitenkin Jumalan itsen-
sä asettama, ei riittänyt? Kysymys on aiheellinen siksikin, että yhä tänään on ihmi-
siä, jotka väittävät, että juutalaisille riittää Vanhan testamentin lain noudattaminen 
eikä heidän tarvitse uskoa Jeesukseen Messiaanaan pelastuakseen. Vastaus on 
se, että lain tehtävä ei missään vaiheessa ollutkaan se, että sen kautta pelastuttai-
siin. Lain ja uhripalveluksen tarkoitus oli paljastaa meille synti. Mutta kummallakaan 
ei ole voimaa pelastaa ihmistä:

Mitä me siis sanomme? Onko laki syntiä? Ei tietenkään! Mutta syntiä en olisi tullut 
tuntemaan muuten kuin lain kautta. En olisi tiennyt himosta, ellei laki olisi sanonut: 
"Älä himoitse." ...Laki on kuitenkin pyhä ja lain käsky pyhä, vanhurskas ja hyvä. 
Onko siis hyvä tullut minulle kuolemaksi? Ei tietenkään! Mutta että synti paljastuisi 
synniksi, se on hyvän kautta tuottanut minulle kuoleman. Näin synti tuli lain käskyn 
kautta ylen määrin synnilliseksi. (Room. 7:7,12-13)

Tarvittiin sellainen iankaikkinen Ylipappi, jolla oli myös voima, jolla ihminen voidaan 
pelastaa synnin syyllisyydestä ja vallasta ja joka kykeni antamaan ikuisen elämän. 
Siksi Vanhan testamentin uhrisäädökset, joiden tehtävä oli vain viitata Jeesuksen 
lopulliseen uhriin, voitiin kumota. Kymmenen käskyn siveellinen laki pysyy tietenkin 
voimassa, koska se kertoo, millaista on rakkauden sisältö. Mutta sen noudattami-
nen tuli mahdolliseksi vain Uudessa liitossa, kun ihminen on saanut Pyhän Hengen 
kautta Jumalan rakkauden omaan sydämeensä. 

Aina kun ateistit ja muut kristinuskon vastustajat vetoavat siihen, että uskovat eivät 
noudata tiettyjä Vanhan testamentin käskyjä ja kieltoja, he osoittavat vain sen, ettei-
vät he ymmärrä Raamattua ollenkaan. Vanhan liiton uhrit ja seremonialait kumosi 
se sama Jumala, joka ne oli antanutkin. Hän teki se antamalla sijalle suunnattomas-
ti enemmän ja parempaa. Hän antoi meille toivon, jonka kautta pääsemme Jumalan 
luo. Sitä toivoa kirjeen kirjoittaja edellisen luvun lopussa kuvasi näin:

Koska Jumala tahtoi lupauksen perillisille vieläkin vakuuttavammin osoittaa, että hä-
nen päätöksensä on muuttumaton, hän vakuutti sen valalla. Näistä kahdesta muut-
tumattomasta asiasta, joissa Jumala ei voi valehdella, me näin saamme voimak-
kaan rohkaisun, me, jotka olemme paenneet pitämään kiinni edessämme olevasta 
toivosta. Se toivo on meille kuin sielun ankkuri, varma ja luja, ja se ulottuu esiripun 
sisäpuolelle  asti.  Sinne Jeesus meni  edelläjuoksijana meidän puolestamme, kun 
hän oli tullut ylipapiksi ikuisiksi ajoiksi, Melkisedekin järjestyksen mukaan. (6:17-20)

Ylipapin virkaan asettaminen ja pappeuden luonne
Tämä (pappeuden ja lain muuttaminen) ei tapahtunut ilman valaa. Nuo toiset ovat 
tulleet papeiksi ilman heistä vannottua valaa mutta tämä sen valalla, joka sanoi hä-
nelle: "Herra on vannonut eikä kadu: sinä olet pappi iankaikkisesti." Näin on myös 
se liitto parempi, jonka takaajaksi Jeesus on tullut.  Noita toisia pappeja on ollut 
useampia, koska kuolema on estänyt heitä pysymästä tehtävässään. Mutta tällä on 
katoamaton pappeus, koska hän pysyy iäti. Siksi hän myös voi täydellisesti pelastaa 
ne, jotka hänen kauttaan tulevat Jumalan luo, sillä hän elää aina rukoillakseen hei-
dän puolestaan. (20-25)
 



86

Isä vannoi hamassa iankaikkisessa menneisyydessä valan siitä, että Poika saisi toi-
mia iankaikkisena pappina ihmisten ja Jumala välillä. Se edellytti Pojalta kuuliaisuut-
ta kulkea Gogatan tie, mutta kun kertakaikkinen ja täydellinen uhri oli annettu, pää-
sy Isän sydämelle on Jeesuksen kautta auki. Ja se tulee pysymään auki koko tule-
van iankaikkisuudenkin. Vielä kun me pääsemme kirkastettuina taivaalliseen kirk-
kauteen, Jeesus pysyy meidän ylipappinamme, jonka kautta yhteytemme Isään jat-
kuu keskeytyksettä. Hänen kauttaan Pyhän Isän siunaukset virtaavat pelastettuihin 
ja iankaikkisuuden ajan Jeesus myös puhuu meidän puolestamme ja rukoilee Isää. 
Hän on tae siitä, että Jeesuksen veressä solmittu liitto pysyy loputtomasti voimassa 
Herran omien ja Isän välillä, siis myös taivaassa. Pelastuksemme Jeesuksessa on 
täydellinen ja se pysyy sellaisena. Mikään ei voi sitä milloinkaan muuttaa tai kumo-
ta. Uusi liitto onkin Heprealaiskirjeen keskeinen teema, johon palataan usein jatkos-
sa.

Millainen ylipappi Jeesus on?
Sellainen ylipappi meille sopikin: pyhä, viaton, tahraton, syntisistä erotettu ja taivaita 
korkeammaksi tullut. Hänen ei tarvitse noiden ylipappien tavoin joka päivä uhrata 
ensin omien syntiensä ja sitten kansan syntien vuoksi, sillä sen hän teki yhdellä ker-
taa uhratessaan itsensä. Lakihan asettaa ylipapeiksi ihmisiä, jotka ovat heikkoja, 
mutta valan sana, joka tuli lain jälkeen, asettaa ylipapiksi Pojan, joka on tullut ian-
kaikkisesti täydelliseksi. (26-28)

Mikään pappi ei voisi olla sopiva tai riittävä sovittamaan meidät Jumalan kanssa, 
paitsi sellainen, joka oli täysin synnitön omassa persoonassaan. Hänen täytyy olla 
vanhurskas itsessään, muuten hän ei voisi olla sovitusuhri synneistämme tai puo-
lustajamme Isän luona. Herra Jeesus on juuri sellainen ylimmäinen pappi kuin tar-
vitsemme, sillä hänellä on ehdottoman täydellinen henkilökohtainen pyhyys. 

Jeesus Kristus on pyhä, täysin vapaa kaikista syntisistä tavoista tai haluista, eikä 
hänellä ole luonteessaan pienintäkään taipumusta niihin.  Hänessä ei  asu syntiä, 
hän on viaton, täysin vapaa kaikista rikkomuksista: 
Hänelle annettiin  hauta jumalattomien joukossa,  mutta rikkaan luo hän tuli  kuol-
tuaan, sillä hän ei ollut tehnyt vääryyttä eikä hänen suussaan ollut petosta. (Jes. 
53:9)

Hän oli ja on saastumaton, hän ei ole koskaan ollut osallisena muiden ihmisten syn-
teihin. Vaikka hän otti kantaakseen syntiemme syyllisyyden, hän ei kuitenkaan kos-
kaan osallistunut synteihimme. Hän oli eläessään maan päällä myös täysin vapaa 
perisynnistä ja sen seurauksista. Kristus oli neitseestä sikiämisensä kautta erillään 
syntisistä, vaikka hän otti todellisen ihmisluonnon. 

Se, että hän on tullut taivaita korkeammalle, viittaa siihen, että hän oli se ainoa yli-
pappi, jolla oli pääsy taivaalliseen kaikkein pyhimpään oman verensä kautta. Kenel-
läkään muulla ei sitä mahdollisuutta voinut olla, sillä hän oli ainoa synnitön. Mutta 
nyt hänen täydellisen ja kertakaikkisen uhrinsa kautta jokainen häneen turvautuva 
pääsee Isän luokse kaikkein pyhimpään. Siitä osoitus oli se, että Jeesuksen kuol-
lessa Jerusalemin temppelin kaikkein pyhimmän esirippu repesi ylhäältä alas ja tie 
Jumalan läsnäoloon avattiin kaikille.



87

Herra rukoilee sinun puolestasi
Herra rukoilee sinun puolestasi,  joka olet hänen omansa. Jotta tietäisimme, mitä 
Jeesus tänään Isän luona rukoilee puolestamme, meidän kannattaa lukea hänen 
ylimmäispapillinen rukouksensa Johanneksen evankeliumin 17. luvusta:

Pyhä Isä, varjele heidät nimessäsi, jonka olet antanut minulle, että he olisivat yhtä 
niin kuin me. …  En rukoile, että ottaisit heidät pois maailmasta vaan että varjelisit 
heidät pahasta... Pyhitä heidät totuudessa. Sinun sanasi on totuus. Niin kuin sinä 
olet  lähettänyt  minut  maailmaan,  niin  olen  minäkin  lähettänyt  heidät 
maailmaan.  ..."Mutta minä en rukoile ainoastaan heidän puolestaan vaan myös nii-
den puolesta, jotka heidän sanansa kautta uskovat minuun, että he kaikki olisivat 
yhtä, niin kuin sinä, Isä, olet minussa ja minä sinussa. Rukoilen, että hekin olisivat 
yhtä meissä, jotta maailma uskoisi sinun lähettäneen minut. Sen kirkkauden, jonka 
sinä olet antanut minulle, minä olen antanut heille, jotta he olisivat yhtä, niin kuin me 
olemme yhtä - minä heissä ja sinä minussa - jotta he olisivat täydellisesti yhtä ja 
maailma tietäisi, että sinä olet lähettänyt minut ja rakastanut heitä, niin kuin sinä olet 
rakastanut minua. Isä, minä tahdon, että myös nämä, jotka olet minulle antanut, oli-
sivat kanssani siellä, missä minä olen, ja näkisivät minun kirkkauteni, jonka sinä olet 
minulle antanut, koska olet rakastanut minua ennen maailman perustamista."  (Joh. 
17:11,15,17,20-24)

 
Muista, että sinä pääset kerran samaan kirkkauteen hänen kanssaan siksi, että hän 
valmistanut sinulle täydellisen pelastuksen. Rukoilemalla puolestasi hän varmistaa, 
että pääsysi taivaan poteista on sinulle avoin. Hän tahtoo ja haluaa sinut sinne luok-
seen Isän kotiin katselemaan hänen kasvojaan. Siksi hän myös rukoilee, että me 
pyhittyisimme totuuden sanan kautta, jotta meistä uskon kautta vanhurskautetuista 
tulisi myös olemuksemme puolesta sopivia tulevaan kirkkauden valtakuntaan. Odot-
taessamme sitä päivää Herra odottaa, että täytämme sen tehtävän, jota varten hän 
on lähettänyt meidät maailmaan. Se on evankeliumin jakamisen niille, jotka kulkevat 
yhä  kohti  kadotusta.  Herra  pelastaa  jokaisen,  joka  huutaa  avukseen  hänen  ni-
meään.

Entä sinä?
Oletko sinä valmis lähtemään kirkkauteen todelliseen kotiisi taivaallisen Isän luona? 
Onko sinulla rauha siitä, että pääsy kirkkauteen on sinulle varma? Ellet vielä ole, 
käänny tänään Herran Jeesuksen puoleen. Hän kutsuu sinua sanassaan luokseen. 
Hän haluaa sinut taivaaseen luokseen, kun tehtäväsi  täällä ajassa on suoritettu. 
Tunnusta hänelle syntisi ja vetoa siihen, että hän on niiden rangaistuksen Golgatalla 
kärsinyt sinun sijaisenasi. Pyydä sitten häntä tulemaan sydämeesi sen kuninkaaksi 
ja rauhan antajaksi. Herra lupaa, että hän ei heitä ketään sellaista ulos, joka tulee 
hänen luokseen. Avaa sydämesi hänelle.

Kiitä sitten ja ylistä häntä tänään siitä, että hän on valmistanut sinulle täydellisen ja 
iankaikkisen pelastuksen ja siitä, että hän herkeämättä rukoilee sinun puolestasi. 
Suuntaa tänäänkin mielesi suureen ylipappiisi ja lähde kertomaan hänen armostaan 
myös muille.



88

Uuden liiton Välimies   Hepr. 8:1-13

1. Sanomamme pääkohta on siis tämä: Meillä on sellainen ylipappi, joka istuu Ma-
jesteetin valtaistuimen oikealla puolella taivaissa. 
2. Hän palvelee pyhäkössä, siinä oikeassa ilmestysmajassa, jonka on pystyttänyt 
Herra eikä ihminen. 
3. Jokainen ylipappi asetetaan uhraamaan lahjoja ja uhreja. Sen vuoksi on välttä-
mätöntä, että myös meidän ylipapillamme on jotakin uhrattavaa. 
4. Jos hän olisi maan päällä, hän ei olisikaan pappi, koska on jo olemassa niitä, jot-
ka lain mukaan uhraavat lahjoja. 
5. He palvelevat Jumalaa pyhäkössä, joka on taivaallisten kuva ja varjo, kuten Moo-
sekselle ilmoitettiin, kun hänen oli määrä valmistaa ilmestysmaja. Hänelle sanottiin: 
"Katso, että teet kaiken sen mallin mukaan, joka sinulle näytettiin vuorella." 
6. Mutta meidän ylipappimme on saanut niin paljon jalomman viran kuin on parempi 
se liitto, jonka välittäjä hän on ja joka on perustettu paremmille lupauksille. 
7. Jos tuo ensimmäinen liitto olisi ollut moitteeton, ei olisi etsitty tilaa toiselle. 
8. Mutta moittien kansaansa Jumala sanoo: "Kuulkaa! Päivät tulevat, sanoo Herra, 
jolloin minä teen Israelin heimon ja Juudan heimon kanssa uuden liiton. 
9. Se ei ole samanlainen liitto kuin se, jonka tein heidän isiensä kanssa sinä päivä-
nä, jona tartuin heidän käteensä ja vein heidät pois Egyptin maasta. Koska he eivät 
pysyneet minun liitossani, en minäkään heistä välittänyt, sanoo Herra. 
10. Tämä on se liitto, jonka minä teen Israelin heimon kanssa niiden päivien jäl-
keen, sanoo Herra: Minä panen lakini heidän mieleensä ja kirjoitan ne heidän sydä-
meensä. Niin minä olen heidän Jumalansa, ja he ovat minun kansani. 
11. Silloin ei kukaan enää opeta lähimmäistään eikä veli veljeään sanoen: 'Tunne 
Herra', sillä he kaikki tuntevat minut, pienimmästä suurimpaan. 
12. Ja minä annan anteeksi heidän vääryytensä enkä enää muista heidän synte-
jään." 
13. Kun hän sanoo "uuden", hän on julistanut ensimmäisen liiton vanhentuneeksi. 
Mutta mikä vanhenee ja on aikansa elänyt, on lähellä häviämistään. 

Ihminen liitoissa
Monet elämämme tärkeimmistä asioista liittyvät käsitteeseen ”liitto”. Sanahan tar-
koittaa tietenkin kahden tai useamman asian sitomista yhteen tavalla, jossa kukin 
osapuoli sopii ehdoista, joiden vallitessa keskinäinen yhteys, yhteistyö, yhteiselämä 
voi jatkua ja myös tavoista, joilla solmittu liitto voidaan purkaa tai todeta puretuksi. 
Joihinkin liittoihin pääsyn ehtona voi olla panos tai uhri, jolla ikään kuin maksetaan 
pääsy liittoon. Esimerkiksi osakas pääsee yhteisomistajaksi yritykseen maksamalla 
osakkeiden hinnan, avioliitoon astuminen taas merkitsee normaalisti koko omaisuu-
tensa ja ruumiinsakin jakamista toisen kanssa. Usein liitot solmitaan sopimusasia-
kirjoilla, joilla sitoudutaan tietynlaiseen toimintaan. Sopimuksen ehtopykäliä voitai-
siin nimittää sen liiton laiksi. Joidenkin liittojen alkamiseen liittyy myös julkinen suul-
linen vala, jolla sitoudutaan noudattamaan ehtoja. Näin tapahtuu avioliiton avioliit-
toon vihkimisen lisäksi esimerkiksi sotilasvalassa, jolla sitoudutaan puolustamaan 
isänmaata, tai todistajan valassa oikeusistuimissa, joilla sitoudutaan rehellisiin vas-
tauksiin ja lain kunnioittamiseen. Työsuhteet, opiskelu eri oppilaitoksissa edellyttä-
vät myös tiettyä liittosuhdetta. Jäsenyys kristillisessä seurakunnassa perustuu myös 



89

liittoon, kasteen liittoon. Emme selviä elämästä yksinään, joten elämme aina sa-
manaikaisesti monissa eritasoisissa liitoissa.

Jumala-suhde on liitto
Suhteessa  Jumalaan  on  mitä  suurimmassa  määrin  kysymys  myös  liitosta.  Itse 
asiassa Vanha ja Uusi testamentti ovat liittoasiakirjoja, jotka kuvaavat ihmisen ja Ju-
malan välistä suhdetta. Ne ovat testamenttiliittoja. Testamenttikin on liitto kahden 
osapuolen välillä,  mutta sikäli  erikoinen,  että sen solmimiseen riittää vain toinen 
osapuoli ja se tulee voimaan vasta laatijansa kuoltua. Siksi sekä Vanhassa että Uu-
dessa liitossa on veri, joka varmistaa liiton laatijan kuoleman ja liiton voimaan tulon. 
Suhteessa Jumalaan on olemassa kaksi mahdollista liittomallia. Toinen on lakiliitto 
ja toinen on armoliitto. 

Lakiliitto
Jumala solmi luomansa Aadamin kanssa lakiliiton. Siihen ei tarvittu mitään veriuh-
ria,  riitti,  että ihminen noudatti  Jumalan antamaa lakia,  joka antoi  suunnattoman 
suuren vapauden toimia Jumalan valmistamassa maailmassa ja Hänen valmistamil-
laan resursseilla,  luonnon rikkailla  antimilla  Jumalan rakkaudesta  nauttien,  sikäli 
kuin ihminen pysyi alamaisena Jumalalle. Laissa oli vain yksi rajoite: ”Hyvän ja pa-
hantiedon puun hedelmää ei saanut syödä kuolemantuomion uhalla.” Sen rikkomi-
nen merkitsisi nimittäin asettamista itsensä Jumalan yläpuolelle, nousemista kapi-
naan Jumalaa vastaan ja moraalin määrittelyn siirtämistä Jumalalta omalle sydä-
melle. Tätä lakiliittoa Aadam ja Eeva eivät pitäneet eikä sitä ole sen jälkeenkään ku-
kaan muu kyennyt pitämään kuin Jeesus Kristus suuri ylipappimme ja uuden liiton 
Asettaja ja Välimies.

Armoliitot
Myöhemmin Jumala solmi armoliitoja ihmiskunnan kanssa. Ensimmäisen hän solmi 
Aadamin ja Eevan kanssa syntiinlankeemuksen jälkeen pukemalla heidät  uhraa-
mansa eläimien nahasta valmistettuihin asuihin ja antamalla lupauksen tulevasta 
Messiaasta, joka murtaisi Saatanan vallan. Siitä alkoi samalla ihmisten uhripalvelu, 
jossa he uhrasivat eläimiä syntiuhreiksi Jumalalle. Sitten tuli Nooan liitto, jossa Ju-
mala sitoutui olemaan hukuttamatta koko ihmiskuntaa uudelleen vedenpaisumuk-
sella. Sitä seurasi Jumalan uskonliitto Aabrahamin kanssa, joka sisälsi lupauksen 
hänen jälkeläisessään Messiaassa kaikille kansoille tulevasta siunauksesta. 

Mooseksen liitto
Heprealaiskirje  keskittyy  kuitenkin  vertaamaan ennen kaikkea Mooseksen kautta 
annettua vanhaa liittoa Jeesuksessa meille annettuun uuteen. Molemmat ovat ar-
moliittoja,  vaikka molempiin  liittyykin laki.  Laki  ei  kummassakaan tarkoita keinoa 
päästä pelastuksesta ja Jumala-suhteen palauttamisesta osalliseksi vaan sen tehtä-
vä on ilmoittaa käytännöllisesti, millaista on elää rakkaudessa. Rakkaus täyttää lain. 

Mooseksenkaan välittämää kymmenen käskyn lakia ei annettu Egyptin orjuudessa, 
missä ihmisten oli pakko totella egyptiläisiä tyranneja vaan vasta vapautetulle kan-
salle. Kansa kyllä sitoutui vapaasti noudattamaan lakia, mutta epäonnistui siinä sur-
keasti. Mooseksen liitossa ihmisen sydän ei muuttunut ja siksi siinä syntiuhrein et-
sittiin  Jumalan  armoa ja  anteeksiantamusta.  Jumala  todella  armahti  kansaansa, 
koska myöhemmin Jeesuksen Golgatan uhri maksoi senkin syntivelan, joista van-
han liiton uhrit olivat vain muistutus: 



90

Kristus on siis uuden liiton välimies. Hänen kuolemansa on tapahtunut lunastuksek-
si ensimmäisen liiton aikaisista rikkomuksista, jotta kutsutut saisivat luvatun iankaik-
kisen perinnön. (9:15)

Paavali kirjoittaa samasta asiasta:
Hänet (Jeesuksen)  Jumala on asettanut  armoistuimeksi  uskon kautta hänen ve-
reensä osoittaakseen vanhurskautensa,  koska oli  jumalallisessa kärsivällisyydes-
sään jättänyt rankaisematta ennen tehdyt synnit. Tämän Jumala teki osoittaakseen 
vanhurskautensa nykyajassa: hän on itse vanhurskas ja vanhurskauttaa sen, jolla 
on usko Jeesukseen. (Room. 3:25-26)

Vasta uudessa liitossa ihmisen sydän vapautetaan synnin syyllisyydestä ja orjuu-
desta. Vasta Jeesuksen veressä syntinsä anteeksi saanut ja Pyhässä Hengessä Ju-
malan rakkauden sydämeensä saanut ihminen kykenee rakastamaan ja lähtee siksi 
myös pelastuneena täyttämään lakia. Ei Mooseksen vanha liitto eikä myöskään uusi 
liitto Kristuksessa ole lakiliitto, vaan armoliitto. Mooseksen liitto ei ollut vain esikuva 
vaan myös valmistus uutta varteen, kun se paljasti  ihmisten syntisyyden ja ajaa 
häntä etsimään apua Kristuksen täytetystä teosta Golgatalla. 

Pääkohta
Sanomamme pääkohta on siis tämä: Meillä on sellainen ylipappi, joka istuu Majes-
teetin valtaistuimen oikealla puolella taivaissa. Hän palvelee pyhäkössä, siinä oi-
keassa ilmestysmajassa, jonka on pystyttänyt Herra eikä ihminen. Jokainen ylipappi 
asetetaan uhraamaan lahjoja ja  uhreja.  Sen vuoksi  on välttämätöntä,  että  myös 
meidän ylipapillamme on jotakin uhrattavaa. (1-3)

Tähän asti  Heprealaiskirjeen kirjoittaja  on kuvannut,  millainen suuri  ylipappimme 
Jeesus Kristus on. Hän lähti liikkeelle hänen jumaluudestaan ja osoitti sitten, miten 
täydellisen ihmisyyden perusteella hän on kykenevä toimimaan sekä välimiehenäm-
me että ylipappinamme. Vanhassa liitossa Mooses oli välittäjä kansan ja Jumalan 
välillä ja Aaron oli ylipappi, mutta Jeesus on sekä Välimies että Ylipappi. Jeesus on 
Melkisedekin järjestyksen mukainen Aaronia ja Moosesta suurempi, myös enkeleitä 
suunnattomasti  korkeampi virassaan. Edelleen kirjoittaja kuvasi  millaisella tavalla 
Isä asetti Jeesuksen pappeuteen ja myös millaisella vihkimyksellä hän Getsemanen 
puutarhassa astui tehtäväänsä uhrata itsensä meidän syntiemme sovitukseksi. Kai-
ken aikaa kirjoittaja on korostanut, miten pelastuksemme lepää kokonaan Ylipap-
pimme työn varassa ja miten tärkeää on siksi kuunnella Jeesusta ja ottaa vaarin hä-
nen puheestaan.

Kaikkivaltias Ylipappi taivaassa
Nyt olemme saapuneet kirjeen pääkohtaan eli siihen, millaista työtä Jeesus ylipap-
pinamme suorittaa Isän oikealla puolella alati meidän omiensa hyväksi. Ensiksi kir-
joittaja korostaa uudelleen, että Isän Majesteetin oikealla puolella istuvalla Ylipapil-
lamme on kaikki valta taivaassa ja maan päällä. Hän ei voi vain heikon Aaronin ta-
voin todeta, miten kansa villiintyy epäjumalanpalvelukseen kultaisen vasikan ympä-
rillä, vaan hänellä on kyky puuttua asioiden kulkuun ei vain taivaassa vaan yhtä lail-
la myös maan päällä. 

Jeesuksen ylipapillinen toiminta tapahtuu itse taivaassa, jota ilmestysmajan ja temp-
pelin kaikkein pyhin edusti maan päällä. Ylipappimme ja Isän välissä kirkkaudessa 



91

ei ole mitään erottavaa, hänellä on kaikessa välitön pääsy ja yhteys Isän kanssa. 
Siksi meillä on suora pääsy Jeesuksen kautta Isän sydämelle. Mitään muita maalli-
sia välittäjiä, pyhimyksiä tai enkeleitä ei siinä tarvita, sillä ne muodostavat vain es-
teen vapaalle pääsyllemme Isän luo:

Minä, Johannes, kuulin ja näin tämän kaiken. Kun olin sen kuullut ja nähnyt, minä 
heittäydyin maahan kumartuakseni sen enkelin jalkojen juureen, joka oli tämän mi-
nulle näyttänyt. Mutta hän sanoi: "Varo, ettet tee sitä! Minä olen sinun ja veljiesi, 
profeettojen, palvelustoveri, sekä niiden, jotka ottavat varteen tämän kirjan sanat. 
Jumalaa sinun tulee kumartaen palvoa!" (Ilm. 22:8-9)

Esirukoileva Ylipappi
Edellisessä luvussa kirjoittaja  viittasikin  siihen rukouspalveluun,  jota Jeesus alati 
suorittaa omiensa hyväksi Isälle: Mutta tällä on katoamaton pappeus, koska hän py-
syy iäti. Siksi hän myös voi täydellisesti pelastaa ne, jotka hänen kauttaan tulevat 
Jumalan luo, sillä hän elää aina rukoillakseen heidän puolestaan. (7:24-25)

Uskovan ihmisen rukouksen olemus on se, että Pyhä Henki synnyttää pyynnöt ja 
kiitoksen ja ylistyksen, jotka Jeesus ylimmäisenä pappina välittää Isälle, joka ottaa 
ne vastaan ja kuulee ne sillä perusteella, että Jeesuksen veri on puhdistanut ei vain 
rukoilijat vaan myös heidän rukouksensa ja Jeesus antaa oman arvovaltansa ”puu-
merkin” jokaiseen rukoukseemme. Koska Pyhän Hengen synnyttämiin rukouksiin 
sotkeutuu paljon lihallisuutta ja epäilyjämme, Jeesus karsii ne pois ja välittää Isälle 
vain täysin puhtaat Pyhän Hengen tahdon mukaiset rukoukset. Siksi Isä myös vas-
taa niihin. 

Jopa aidon parannuksen tekijän rukoukseen saattaa sisältyä epäilyjä ja itsekkäitä 
motiiveja, mutta Jeesus ottaa nekin vastaan ja puhdistaa niin, että epäilijä saa an-
teeksi syntinsä ja pelastuksen lahjan. Hyvä esimerkki oli samarialaisen naisen us-
koon tulo Sykarin kaivolla. Jeesus oli tehnyt hänelle tarjouksen: "Jos sinä tuntisit Ju-
malan lahjan ja hänet, joka sanoo sinulle: 'Anna minulle juotavaa', niin sinä pyytäisit 
häneltä, ja hän antaisi sinulle elävää vettä."  Vastaväitteitä esittäen ja epäillen nai-
nen lopulta pyysi: "Herra, anna minulle sitä vettä, ettei minun tulisi jano eikä minun 
tarvitsisi käydä täällä ammentamassa." (Joh. 4:10,15) Hän kaipasi sydämen tyydyt-
tävää elävää vettä, mutta epäili ja toivoi edes pääsevänsä raskaasta ruumiillisesta 
työtaakastaan. Jeesus sivuutti epäilyn ja auttoi hänet pelastukseen ja yhteyteen elä-
vän Jumalan kanssa.

Taivaassa enkelit pitävät suurta juhlaa, kun yksi syntinen kääntyy, tunnustaa syntin-
sä ja saa Jeesuksen veressä osakseen anteeksiantamuksen ja uuden elämän. Mut-
ta pysymisemme Herran omina aina lopulliseen voittoon asti on myös Jeesuksen 
esirukouspalvelun varassa. Taivaallinen rukouspalvelu tapahtuu suuren ylistyksen 
keskellä. Sitä kuvaa Ilmestyskirja näin:

Kun hän oli ottanut kirjan, ne neljä olentoa ja kaksikymmentäneljä vanhinta heittäy-
tyivät Karitsan eteen. Heillä oli kullakin harppu ja kultainen malja täynnä suitsukkei-
ta, pyhien rukouksia. He lauloivat uutta laulua: "Sinä olet arvollinen ottamaan kirja-
käärön ja avaamaan sen sinetit, sillä sinut on teurastettu ja sinä olet verelläsi osta-



92

nut Jumalalle ihmiset kaikista sukukunnista, kielistä, kansakunnista ja kansanhei-
moista. Sinä olet tehnyt heidät kuningaskunnaksi ja papeiksi meidän Jumalallemme, 
ja he tulevat hallitsemaan maan päällä." (Ilm. 5:8-10) 

Rukouspalvelu liittyy myös Jeesuksen maailmanhallintaan, jossa Jumala vie pelas-
tussuunnitelmansa loppuun asti. Jumala toteuttaa suvereenisti oman suunnitelman-
sa myös pyhissä ja oikeudenmukaisissa tuomioissaan, mutta hän tekee senkin yh-
dessä Kristuksen seurakunnan ja Jeesuksen rukouspalvelun kanssa. Siitä kirjoite-
taan näin:

Vielä tuli yksi enkeli ja asettui alttarin ääreen. Hänellä oli kultainen suitsutusastia, ja 
hänelle annettiin paljon suitsukkeita pantavaksi kaikkien pyhien rukouksiin kultaisel-
le alttarille, joka oli valtaistuimen edessä. Ja suitsukkeiden savu nousi enkelin kä-
destä pyhien ihmisten rukousten mukana Jumalan eteen. Enkeli otti suitsutusastian, 
täytti sen alttarin tulella ja heitti maan päälle. Silloin tuli ukkosenjylinää, ääniä, sala-
moita ja maanjäristys. (Ilm. 8:3-5) 

Jumalan tahto on, että hänen kansansa rukoilisi, niin itse asiassa eläisi rukouksessa 
suunnaten kaikessa ja kaiken aikaa mielensä suureen esirukoilijaamme ja Ylipap-
piimme Jeesukseen. Herra odottaa meiltä myös ylistystä ja rukoustemme kiitosuh-
ria.

Uhraava Ylipappi
Ylipapin tehtävä on suorittaa myös uhreja. Jeesus suoritti kertakaikkisen uhrin luo-
vuttamalla itsensä Golgatan ristille ja kantamalla sen tuskien keskellä koko sen ran-
gaistuksen, joka jokaiselle ihmiselle ihmiskunnan alusta sen loppuun asti olisi kuulu-
nut. Isän hylkäämänä hän kärsi helvetin tuskat. Hänen kärsimyksensä syvyys oli 
iankaikkisen syvä, niin että pelastetulta seurakunnalta menee koko ikuisuus siinä il-
menneen Jumalan rakkauden syvyyden luotaamisessa ja ylistämisessä. 

Jeesuksen kärsimys ja kuolema ei vain valmistanut anteeksiantamusta, joka riittää 
koko ihmiskunnalle vaan hän hyvitti myös Isälle kaiken sen pahan, millä ihmiskunta 
on loukannut hänen pyhää nimeään. Herättämällä Jeesuksen kuolleista Isä hyväk-
syi Jeesuksen sijaissovituksen ja avasi sen kautta kaikkein syntisimmällekin ihmi-
selle pääsyn iankaikkiseen elämään hänen yhteydessään. Jeesus kärsi maan pääl-
lä, mutta niin kuin Aaron ylipappina vei kerran vuodessa suurena sovituspäivänä uh-
rin verta ilmestysmajan kaikkein pyhimpään, Jumalan läsnäolon ja ilmoituksen paik-
kaan, samalla tavalla Jeesus astui taivaaseen oma sovitusveri mukanaan. 

Vaikka Jeesuksen sovintoveri riittää jokaisen ihmisen pelastukseksi, kaikki eivät silti 
pelastu, koska he torjuvat Jumalan valmistaman lahjan epäuskossa. Vain ne, jotka 
ottavat vastaan Jeesuksen sovintoveren uhrissa ansaitun armon, voivat pelastua. 
Vaikka siis menneet, nykyiset ja tulevat synnit pois ottanut kertakaikkinen sovitus on 
täydellinen ja valmis, Jeesus ylipappina soveltaa taivaalliselta istuimeltaan sitä nii-
hin, jotka häntä avukseen huutaen tulevat parannuksessa hänen luokseen. Isä lu-
kee Jeesukseen turvaavan vanhurskaaksi, yhtä pyhäksi ja puhtaaksi kuin Jeesus it-
se. 

Koska vanhurskautetut uskovat ovat edelleen syntisiä, he tarvitsevat jatkuvaa Jee-
suksen veren puhdistusta. Juuri sitä veren puhdistavaa papillista palvelusta Jeesus 



93

jatkaa omiinsa aina siihen asti, kunnes he ruumiin ylösnousemuksessa pääsevät lo-
pulta vapaaksi kaikesta syntisyydestä:

Mutta jos me vaellamme valossa, niin kuin hän on valossa, meillä on yhteys keske-
nämme ja Jeesuksen, hänen Poikansa, veri  puhdistaa meidät kaikesta synnistä. 
Jos sanomme, ettei meillä ole syntiä, me eksytämme itsemme eikä totuus ole meis-
sä. Jos me tunnustamme syntimme, niin Jumala, joka on uskollinen ja vanhurskas, 
antaa meille synnit anteeksi ja puhdistaa meidät kaikesta vääryydestä. (1. Joh. 1:7-
9) 

Jeesuksen ylimmäispapillinen palvelu on syy siihen, että uskovat voivat täysin luot-
taa siihen, että he pääsevät perille lopulliseen kirkkauteen. Seuraavassa luvussa 
Heprealaiskirje palaa vielä Jeesuksen uhripalveluun verraten sitä vanhaan.

Taivaan pienoismalli
Jos hän olisi maan päällä, hän ei olisikaan pappi, koska on jo olemassa niitä, jotka 
lain mukaan uhraavat lahjoja. He palvelevat Jumalaa pyhäkössä, joka on taivaallis-
ten kuva ja varjo, kuten Moosekselle ilmoitettiin, kun hänen oli määrä valmistaa il-
mestysmaja. Hänelle sanottiin: "Katso, että teet kaiken sen mallin mukaan, joka si-
nulle näytettiin vuorella." (4-5)

Vanhan ja Uuden liiton suhde on sama kuin varjon suhde todellisuuteen. Varjo kyllä 
viittaa todellisuuteen ja sen perusteella voidaan tietää yhtä ja toista taivaasta aivan 
samoin kuin Jumalan kuvaksi luotu ihminen syntiin langenneenakin heijastaa jotain 
Jumalan olemuksen ominaisuuksista. Ilmestysmajan kaikkein pyhin oli kuution muo-
toinen ja Ilmestyskirja kuvaa Jumalan taivaan myös suurena kuutiona, jonka keskel-
lä on Jumalan valtaistuin. Uusi Jerusalem, joka laskeutuu uuden maan ylle ja joka 
on pelastettujen lopullinen ihana koti, kuvataan myös kuutiona, jonka sivut ja kor-
keus ovat yli 2000 kilometrin kokoisia. 

Vanhan liiton heikkous
Mutta meidän ylipappimme on saanut niin paljon jalomman viran kuin on parempi se 
liitto, jonka välittäjä hän on ja joka on perustettu paremmille lupauksille. Jos tuo en-
simmäinen liitto olisi ollut moitteeton, ei olisi etsitty tilaa toiselle. Mutta moittien kan-
saansa Jumala sanoo: "Kuulkaa! Päivät tulevat, sanoo Herra, jolloin minä teen Is-
raelin heimon ja Juudan heimon kanssa uuden liiton. Se ei ole samanlainen liitto 
kuin se, jonka tein heidän isiensä kanssa sinä päivänä, jona tartuin heidän käteensä 
ja vein heidät pois Egyptin maasta. Koska he eivät pysyneet minun liitossani, en mi-
näkään heistä välittänyt, sanoo Herra. (6-9)

Mooseksen liitto eli Vanha liitto oli kaksipuolinen. Jumala lupasi siinä suuren siu-
nauksen Egyptistä vapautetulle kansakunnalle, mutta edellytti, että kansa pysyisi lii-
tossa tunnustamalla elämässään Jumalan omaksi Herrakseen ja Kuninkaakseen. 
Jumala ei vahassakaan liitossa edellyttänyt ihmisiltä synnittömyyttä. Anteeksianta-
muksen vastaanottamista varten hän asetti toistuvan uhrijärjestelmän. Mutta Israelin 
kansa kääntyi pois Jumalasta epäjumaliin ja joutui liittoon kirjattujen kirousten alle. 
Pian Siinain liiton solmimisen jälkeen kansa kapinoi Herraa vastaan ja lopulta jou-
tuin uudelleen orjuuteen pakkosiirtolaisuudessa. Vanha liitto osoittautui kykenemät-
tömäksi pelastamaan ihmisiä siksi, että se jäin ulkoiseksi eikä kyennyt muuttamaan 



94

ihmisten sydämiä. Siksi profeetta Jeremia jo 600 vuotta ennen Jeesuksen syntymää 
julisti Herran sanana vanhan liiton kelpaamattomaksi ja uuden liiton tuloa. 

Uusi liitto
Tämä on se liitto, jonka minä teen Israelin heimon kanssa niiden päivien jälkeen, 
sanoo Herra: Minä panen lakini heidän mieleensä ja kirjoitan ne heidän sydämeen-
sä. Niin minä olen heidän Jumalansa, ja he ovat minun kansani. Silloin ei kukaan 
enää opeta lähimmäistään eikä veli veljeään sanoen: 'Tunne Herra', sillä he kaikki 
tuntevat minut, pienimmästä suurimpaan. Ja minä annan anteeksi heidän vääryy-
tensä enkä enää muista heidän syntejään." (10-12)

Jeesuksen kolmas ylipapillinen tehtävä on toimia uuden liiton takaajana. Jos vanha 
liitto oli kaksipuolinen armoliitto, niin uusi on yksipuolinen siinä merkityksessä, että 
Jumala solmi liiton oman Poikansa kanssa, jonka tehtävänä on taata liiton pysyvyys 
siten, että sovitusuhrin jälkeen Jeesus sai Isältä Pyhä Hengen vuodatettavaksi ih-
missydämiin. Uusi liitto on siksi testamenttiliitto, jonka vakuutena on Jeesuksen kuo-
lema. 

Ylösnoussut ja taivaalliseen ylipapilliseen tehtävään astunut Herra Jeesus itse ta-
kaa liiton pysyvyyden ja kestävyyden. Pyhä Henki asuu pelastetun sydämessä ja 
vaikuttaa tahtomisen ja tekemisen, niin että Jumalan hyvä tahto tapahtuu heidän 
elämässään.  Ulkoinen  laki  piirretään  ihmisen  sydämeen  niin,  että  Jumala  tahto 
muuttuukin ihmisen tahdoksi. He pääsevät henkilökohtaiseen Kristuksen tuntemi-
seen ja sitä kautta Isän yhteyteen niin, ettei mikään eikä kukaan kykene enää erot-
tamaan heitä Jumalan rakkaudesta Kristuksessa Jeesuksessa. Uusi liitto takaa sen, 
että pelastetuista tulee Herran omaisuutta. Niin kuin avioliitossa toisen tunteminen 
perustuu siihen, että puolisot omistavat toisensa, samoin Isän ja Pojan tunteminen 
perustaa siihen, että kuulumme hänelle, olemme hänen omansa.

Ordo salutis eli pelastusjärjestys
Lainattu Jeremian kirjan 31:31-32 kertoo myös niin sanotun pelastusjärjestyksen eli 
sen, missä järjestyksessä Herra pelastaa omansa. Tosin meidän tulee lukea jakso 
lopusta alkuun. Pelastus alkaa aina siitä,  että syntinen ihminen taipuu tunnusta-
maan syntinsä, kääntyy anomaan armoa Jeesuksen uhrin tähden ja saa kaikki syn-
tinsä anteeksi. 

Jumalan anteeksiantamus Jeesuksen tähden on niin perusteellinen, ettei hän muis-
ta eikä muistele mitään niitä syntejä, jotka hän on antanut anteeksi. Me, jotka olem-
me armon saaneet, saatamme kyllä muistaa entiset syntimme, mutta meille on erit-
täin tärkeätä muistaa ne nimenomaan anteeksi saatuina, ettemme juuttuisi pyöris-
kelemään sellaisessa, minkä Jumala on ajat sitten unohtanut. Pietari varoittaa siitä 
näin:
Jos teillä on nämä (hyveet) ja ne yhä enentyvät, ne eivät anna teidän olla toimetto-
mia eivätkä hedelmättömiä Herramme Jeesuksen Kristuksen tuntemisessa. Mutta 
se, jolla ei näitä ole, on sokea ja likinäköinen. Hän on unohtanut puhdistuneensa 
entisistä synneistään. (2. Piet. 1:8-9)

Kristuksen tähden syntinsä anteeksi saanut oppii tuntemaan Jumalan persoonalli-
sella  tavalla,  koska  pelastuksessa hän saa osallisuuden Pyhään Henkeen,  joka 
Raamatun sanan kautta alkaa kirkastaa hänen sydämelleen Kristuksen pyhyyttä ja 



95

rakkautta.  Tässä Jumalan tuntemisessa Kristuksen kautta ei  ole mitään erotusta 
lasten ja vanhempien välillä, koska liiton perustalla molemmat ovat samalla tavalla 
Herran omaisuutta. 

Kristuksen tunteminen johtaa lopulta siihen, että Pyhä Henki alkaa vaikuttaa usko-
vassa Jumalan tahdon tekemistä, rakkautta, iloa, rauhaa ja kärsivällisyyttä. Se taas 
merkitsee, että hän omaehtoisesti tai paremminkin pyhähenkiehtoisesti alkaa haluk-
kaasti noudattaa Jumalan lakia, joka on hänen rakkaustahtonsa.

Vanha häviää uuden tieltä
Kun hän sanoo "uuden", hän on julistanut ensimmäisen liiton vanhentuneeksi. Mutta 
mikä vanhenee ja on aikansa elänyt, on lähellä häviämistään. (13)

Heprealaiskirje on kirjoitettu ennen vuonna 70 tapahtunutta Jerusalemin hävitystä, 
koska vanhan liiton temppelipalvelus oli vielä toiminnassa. Sen häviäminen oli kui-
tenkin lähellä, joten ilmeisesti 66 alkaneet juutalaissodat olivat jo menossa. 

Israelin kansa sai Jeesuksen taivaaseen astumisen jälkeen vielä 40 vuoden pituisen 
uuden etsikkoajan, kun Jerusalemin seurakunta julisti sille evankeliumia. Kansakun-
tana se kuitenkin hylkäsi oman Messiaansa ja joutui hajotetuksi kaikkialle maail-
maan ja raskaalle tielle, jolta sitä Herra on nyt kokoamassa omaan maahansa ja 
saamme odottaa, että lupaus kansakunnan kääntymisestä Jeesuksen puoleen on 
lähestymässä. 

Vanha  liitto  on  vanhentunut,  vaikka  Vanhan  testamentin  lukeminen  onkin  meille 
edelleen tärkeää, sillä siitä voimme oppia paljon vaelluksesta Herran kanssa myös 
uuden liiton aikana. Vanhaa testamenttia on kuitenkin aina luettava täyttymyksensä 
Uuden testamentin valossa ymmärtääksemme sitä oikein.

Entä sinä?
Uuden liiton ylipappi Jeesus Kristus on sovittanut maan päällä kaikki sinun syntisi ja 
on nyt Isän luona taivaassa ja rukoilee puolestasi. Hän kutsuu sinua luokseen. Hän 
haluaa ottaa sinut  liittoon, jossa pääset osalliseksi  ikuisesta elämästä ja taivaan 
kirkkaudesta. Sitä varten hän haluaa myös puhdistaa sinut omalla kalliilla verellään, 
kun tunnustat hänelle kaikki syntisi, jotka mieltäsi painavat ja pyydät häntä tulemaan 
sydämesi valtiaaksi. Hän vastaa sinulle lahjoittamalla sydämeesi anteeksiantamuk-
sen rauhan ja vuodattamalla sydämeesi Jumalan rakkauden Pyhän Hengen astues-
sa elämääsi.

Hän kutsuu sinua edelleen kiinnittämään sydämesi häneen. Suuntaa katseesi suu-
reen Ylipappiisi, joka rakastaa sinua syvästi ja lähde hänen Pyhän Henkensä voi-
malla toteuttamaan hänen tahtoaan rakastamalla lähimmäisiäsi niin, että hekin voi-
sivat oppia tuntemaan Jeesuksen.



96

Liiton veri   Hepr. 9:1-22

Veren evankeliumi
Lain mukaan melkein kaikki puhdistetaan verellä, eikä anteeksiantoa ole ilman ve-
renvuodatusta. (22)

Monelle tämän päivän suomalaiselle puhe Jeesuksen verestä ja siinä tapahtuvasta 
syntien anteeksi saamisesta kuulostaa ei vain vieraalta vaan jopa vastenmieliseltä. 
Jotkut liberaalit moittivat raamatullista kristinuskoa jopa ”vanpyyri teologiaksi”. Mutta 
evankeliumi Jeesuksesta on veripunaista armon sanomaa. Syy siihen, miksi veren 
evankeliumia ei  ymmärretä tai  sitä  halveksitaan,  johtuu siitä,  ettei  tämän päivän 
suomalainen tajua omien kauheiden syntiensä syvyyttä. Jeesuksen sovitustyö Gol-
gatalla oli se verinen uhri, jolla veriruskeat synnit puhdistetaan ja pyyhitään pois. 
Juuri omaa pyhää vertaan Jeesus pitää kaiken aikaa taivaassa esillä Isälleen ja sen 
perusteella vakuuttaa sovituksen riittävyyttä meillekin.

Taivaallinen ylistyslaulu teurastetulle Karitsalle, ylipapillemme soi näin:
Sinä olet arvollinen ottamaan kirjakäärön ja avaamaan sen sinetit, sillä sinut on teu-
rastettu ja sinä olet verelläsi ostanut Jumalalle ihmiset kaikista sukukunnista, kielis-
tä, kansakunnista ja kansanheimoista. (Ilm. 5:9)

Heprealaiskirjeen kirjoittaja jatkaa nyt kuvausta Jeesuksen toiminnasta ylipappina 
Isän oikealla puolella. Edellä hän on jo puhunut Herran suorittamasta rukouspalve-
lusta ja uhripalvelusta sekä hänestä liiton takaajana. Nyt hän vertaa Jeesuksen pa-
pillista palvelua vanhan liiton pappeuteen ja korostaa, miten keskeistä molemmissa 
on liiton veri. Jeesuksen maahan vuotanut veri on tae Jumalan armon riittävyydestä.

Vanhan liiton esikuvallisuus
1. Ensimmäisellä liitolla oli siis jumalanpalvelusta koskevat säädökset ja maallinen 
pyhäkkö.
2. Ilmestysmaja oli valmistettu niin, että siinä oli etumainen osa, jossa oli sekä lam-
punjalka että pöytä ja Jumalan eteen asetetut leivät. Sitä kutsuttiin "pyhäksi".
3. Toisen esiripun takana oli se osa, jonka nimi on "kaikkeinpyhin". 
4. Siellä oli kultainen suitsutusastia ja kauttaaltaan kullalla päällystetty liitonarkku, 
jossa oli kultainen mannaa sisältävä astia ja Aaronin versonut sauva sekä liiton tau-
lut.
5. Arkun päällä olivat kirkkauden kerubit varjoamassa siivillään armoistuinta. Näistä 
ei nyt ole syytä puhua yksityiskohtaisesti.
6. Kun nyt kaikki on näin järjestetty, papit käyvät joka päivä ilmestysmajan etumai-
sessa osassa toimittamassa jumalanpalvelusta.
7. Mutta majan toiseen osaan menee ainoastaan ylipappi kerran vuodessa muka-
naan verta, jonka hän uhraa itsensä ja kansan tahattomien syntien tähden. (1-7)

Mooses valmistutti Ilmestysmajan aivan tarkasti niiden piirustusten mukaan, jotka 
Jumala antoi hänelle Siinain vuorella. Vaikka siinä suoritettiin pappispalvelusta kan-
san syntien sovittamiseksi eläinuhrien muodossa, eläinuhrit eivät anteeksiantamus-
ta olisi välittäneet, ellei Jeesus olisi tullut ja omalla uhrillaan Golgatalla saattanut ne 
voimaan: 



97

15. Kristus on siis uuden liiton välimies. Hänen kuolemansa on tapahtunut lunastuk-
seksi ensimmäisen liiton aikaisista rikkomuksista, jotta kutsutut saisivat luvatun ian-
kaikkisen perinnön. (15)

Mooseksen laissa asetetut pappispalvelus ja uhrit olivat siis lupaus tulevasta lunas-
tuksesta.  Vanhan  liiton  hurskaat  pääsivät  osallisiksi  pelastuksesta  uskomalla  lu-
paukseen tulevan Kristuksen veren uhrista.

Ilmestysmajan rakenne
Ilmestysmaja muodostui kolmesta osasta. Ensin oli esipiha, jolla suoritettiin uhrit, 
sitten olivat varsinaiset telttamajan pyhäosa ja sen takana kuution muotoinen kaik-
keinpyhin. Samalla kun Ilmestysmaja oli kuvausta maan ja taivaan suhteesta, se ku-
vasi myös, millainen on ihmisen rakenne Jumalan kuvaksi luotuna. 

Esipihaa vastaa ihmisen ruumis ja sen kautta tapahtuva toiminnallisuus. Pyhää vas-
taa ihmisen sielu, johon kuuluvat äly, tahto ja tunne. Kaikkeinpyhintä vastaa ihmisen 
henki, johon kuuluvat omatunto ja uskon yhteys Jumalaan. Syntiin lankeemuksessa 
kaikki kolme turmeltuivat ihmisen joutuessa eroon Jumalasta.  Kristuksessa nämä 
kolme osaa ovat kuitenkin täydellisenä. Pyhä ja kaikkeinpyhin edustivat myös Kris-
tuksen  kahta  luontoa,  inhimillistä  ja  jumalallista.  Jeesus  opetti,  että  varsinainen 
temppeli, johon Ilmestysmaja ja myöhempi temppeli viittasivat, oli hänen ruumiinsa. 

Jeesus vastasi heille: "Hajottakaa maahan tämä temppeli, niin minä pystytän sen 
kolmessa päivässä."  Niin juutalaiset sanoivat: "Neljäkymmentäkuusi vuotta on tätä 
temppeliä rakennettu. Sinäkö pystyttäisit sen kolmessa päivässä?" Mutta hän puhui 
ruumiinsa temppelistä. (Joh. 2:19-21)

Vastaavasti uskovan ihmisen ruumis on Pyhän Hengen temppeli: 
Vai  ettekö tiedä,  että  teidän ruumiinne on Pyhän Hengen temppeli,  hänen,  joka 
asuu teissä ja jonka olette saaneet Jumalalta? Te ette ole itsenne omat, teidät on 
kalliilla hinnalla ostettu. Kirkastakaa siis Jumala ruumiissanne. (1. Kor. 6:19-20)

Esineet kuvina Kristuksen työstä
Ilmestysmajan  esineillä  oli  myös  esikuvallinen  merkitys.  Ulommassa  osassa  oli 
kynttilänjalka, jossa lamput paloivat aina. Ihmisen järjen valo on vain kynttilänvaloa 
verrattuna siihen valon täyteyteen, jonka Kristus, vanhurskauden aurinko, toisi mu-
kanaan ja välittäisi kansalleen. Jeesus sanoo: ”Minä olen maailman valo”. Pöydällä 
olevat ”näkyleivät” kertovat, että Jeesus on ”Elämän leipä”. Ne viittaavat myös eh-
toollisleipään, jossa saamme nauttia Kristuksen ruumiin elämäksemme.

Pyhän ja  kaikkeinpyhimmän välinen esirippuverho oli  kuva Kristuksen ruumiista. 
Temppelin esirippu repesi kahtia Jeesuksen kuollessa Golgatalla. Se viestitti, että 
Jeesuksen veri avasi kaikille uskoville tien taivaaseen. Kaikkeinpyhinhän edusti tai-
vasta, sillä sen sisältä Jumala puhui kansalleen. Jeesuksen sana on Isän Jumalan 
sanaa. 

Suitsutusalttari
Sana, joka on käännetty suitsutusastiaksi, voidaan kääntää myös suitsutusalttariksi.



98

Vaikka suitsutusalttari  sijaitsi  fyysisesti  etummaisessa  osassa,  toiminnallisesti  se 
osoitti kaikkeinpyhimpään. Suitsutus merkitsi rukousten lähettämistä esiripun toisel-
le puolelle. Ilmestyskirja kuvaa miten rukoukset ja suitsutus vaikuttavat yhä taivaas-
sa:
Kun hän (Karitsa) oli ottanut kirjan, ne neljä olentoa ja kaksikymmentäneljä vanhinta 
heittäytyivät Karitsan eteen. Heillä oli kullakin harppu ja kultainen malja täynnä suit-
sukkeita, pyhien rukouksia. (Ilm. 5:8) 
Vielä tuli yksi enkeli ja asettui alttarin ääreen. Hänellä oli kultainen suitsutusastia, ja 
hänelle annettiin paljon suitsukkeita pantavaksi kaikkien pyhien rukouksiin kultaisel-
le alttarille, joka oli valtaistuimen edessä. Ja suitsukkeiden savu nousi enkelin kä-
destä pyhien ihmisten rukousten mukana Jumalan eteen. (Ilm. 8:3-4)

Suitsutusastia oli suitsutusalttarista erillinen pieni ehkä kauhan tapainen astia, jolla 
suitsuketta voitiin viedä kaikkein pyhimpään asti. Molemmat ovat kuitenkin vertaus-
kuvia Kristuksesta, hänen esirukouksestaan, jota hän harjoittaa taivaassa. Se pe-
rustuu hänen uhrinsa ansioon. Siihen luottaen me saamme Jumalan hyväksynnän 
ja siunauksen. 

Liitonarkki
Liitonarkki oli laatikko, jossa sijaitsi lain taulut ja sen kansi oli armoistuin, Jumalan il-
mestymisen ja puheen paikka. Liitonarkki symboloi Kristusta, hänen täydellistä kuu-
liaisuuttaan laille ja hänen täyttämistään kaikkea vanhurskautta meidän puolestam-
me. Kaikkeinpyhimmässä oli myös manna-astia, joka viittasi siihen, että Jeesus tu-
lee kirkkaudessa täyttämään kaikki meidän tarpeemme. Siinä oli myös Aaronin sau-
va, joka versosi. Se viittasi Jeesuksen ylösnousemukseen, joka sinetöi hänen yli-
pappeutensa ikuiseksi. 

Liitoarkin  kantta kutsutaan armoistuimeksi,  kirjaimellisesti  ”sovituksen välineeksi”. 
Nimitys nousee heprean sanasta ”peittää”. Kun ylipappi pirskotti armoistuimelle uh-
rikaritsan verta, niin kansi peitti alleen kaikki laatikon sisässä olevan lain vaatimuk-
set. Kristus toi oman verensä taivaalliselle istuimelle asti, jolloin kaikki lain vaatimuk-
sen meihin nähden poistettiin ja meille avautui pääsy Isän valtaistuimelle asti. Kris-
tuksen veri peittää niin meidän syntimme kuin häpeämmekin, saamme vapaasti ja 
rohkeudella käydä nyt armoistuimen eteen:
Käykäämme siis rohkeasti armon valtaistuimen eteen, että saisimme laupeuden ja 
löytäisimme armon avuksemme oikeaan aikaan. (4:16)

Armoistuinta varjostavat kerubit edustivat Jumalan pyhiä enkeleitä, jotka iloitsevat 
katsellessaan Kristuksen suurta lunastustyötä ja riemuitsevat jokaisesta syntisestä, 
joka tekee maan päällä parannuksen. Lunastajan alaisuudessa enkelit suorittavat 
myös palvelua niille, jotka ovat pelastuksen perillisiä.(1:14) Enkelit olivat Kristuksen 
mukana hänen syntyessään, kiusauksessaan, tuskissaan, ylösnousemuksessaan ja 
taivaaseenastumisessaan, ja he ovat mukana myös hänen toisessa tulemisessaan. 

Vanha ei riittänyt
8. Näin Pyhä Henki osoittaa, että tie kaikkeinpyhimpään on ilmoittamatta niin kauan 
kuin majan etumainen osa on vielä olemassa.
9. Tämä on nykyistä aikaa tarkoittava vertauskuva. Sen mukaisesti kyllä uhrataan 
lahjoja ja uhreja, mutta ne eivät voi tehdä uhraajaa omassatunnossaan täydellisek-
si.



99

10. Nämä menot, kuten ruoat, juomat ja erilaiset pesutkin, ovat vain lihan sääntöjä, 
jotka ovat voimassa uuden järjestyksen aikaan asti. (8-10)

Vanhan liiton uhripalvelus oli  kyllä  muistutus ihmisten syntisyydestä ja  tarpeesta 
saada sovitus ja lunastus synneistään voidakseen päästä pyhän Jumalan yhtey-
teen. Tarkkana ja monipuolisena esikuvana Kristuksesta sen tutkiminen Vanhasta 
testamentista avaa kyllä syvällisiä näkökulmia Kristuksen lunastustyöhön ja hänen 
taivaalliseen esirukouspalveluunsa. Kuitenkaan vanha liitto ei koskaan kyennyt ta-
kaamaan ihmisille omantunnon rauhaa. Vasta sitten, kun Jeesuksen pyhä ja kallis 
sovintoveri pesee ihmissydämen puhtaaksi synnistä ja syyllisyydestä, löytyy rauha 
Jumalan kanssa ja myös omantunnon rauha sekä pelastusvarmuus.

Kristuksen iankaikkinen lunastus
11. Mutta Kristus ilmestyi tulevan hyvän ylipappina. Suuremman ja täydellisemmän 
majan kautta, jota ei ole käsin tehty ja joka ei ole tätä luomakuntaa, 
12. hän meni, ei pukkien eikä mullikoiden veren kautta vaan oman verensä kautta 
kertakaikkisesti kaikkeinpyhimpään ja sai aikaan iankaikkisen lunastuksen. 
13. Jos kerran pukkien ja härkien veri ja hiehon tuhka saastuneiden päälle vihmottu-
na pyhittää ulkonaiseen puhtauteen, 
14.  kuinka paljon  ennemmin Kristuksen veri  -  hänen,  joka  iankaikkisen Hengen 
kautta uhrasi itsensä viattomana Jumalalle - puhdistaakaan meidän omantuntomme 
kuolleista teoista palvelemaan elävää Jumalaa! 
15. Kristus on siis uuden liiton välimies. Hänen kuolemansa on tapahtunut lunastuk-
seksi ensimmäisen liiton aikaisista rikkomuksista, jotta kutsutut saisivat luvatun ian-
kaikkisen perinnön.

Kristus on ”tulevan hyvän ylipappi”. Hänessä täyttyi kaikki se hyvä, mitä vanhan lii-
ton hurskaat odottivat ja rukoilivat. Tänä päivänä Herra lupaa omilleen kaikkea hy-
vää, mitä he tarvitsevat tehtävässään levittää evankeliumin pelastussanomaa tähän 
maailmaan.  Mutta hänen toinen tulemisensa takaa meille täydellisen hyvän, kun 
saamme katsella häntä kasvoista kasvoihin. 

Jeesuksen taivaaseen astuminen tapahtui oman verensä kautta. Historiallisesti val-
ta osa Jeesuksen verestä valui Golgatan ristiltä maahan samoin kuin ilmestysmajan 
esipihassa suoritettujen uhrieläinten veri enimmäkseen valutettiin maahan ja vain 
pienen osan ylipappi vei kaikkein pyhimpään ja pirskotti sen armoistuimen päälle. 
Nyt Jeesus meni taivaallisen Isän istuimelle oman uhriverensä kanssa. Ilman hänen 
vuodatettua vertaan kenelläkään ei ole pääsyä taivaan kirkkauteen. Hänen veres-
sään meillä on nyt iankaikkinen ja kertakaikkinen lunastus, meidät on ostettu va-
paaksi Saatanan ja synnin ja kuoleman vallasta. Kristuksen solmiman armoliiton an-
siosta meillä on iankaikkinen perintö, saamme omaksemme kaiken sen, mitä hänel-
lä on ja hänet itsensä, kun Karitsan häissä meistä morsiusseurakunnasta tulee hä-
nen taivaallinen vaimonsa.

Jae 14 on sikäli merkittävä, että se on ainoa kohta Uudessa testamentissa, missä 
todetaan, että Jeesuksen Golgatan uhri  tapahtui  Pyhässä Hengessä. Koko pyhä 
Kolminaisuus oli Golgatan tuskissa mukana, kun Jeesus kärsi lihassaan syntiemme 
rangaistuksen ja vuodatti pyhän verensä puolestamme. Hänen veriuhrinsa tähden 
saamme omantunnon puhtauden ja vapauden lähteä elämään uudessa elämässä 
Pyhän hengen voimassa. 



100

Vanhan liiton välimies oli Mooses ja ylipappi Aaron, mutta uudessa liitossa Jeesus 
Kristus on sekä välimies että pappi. Hänen veressään lunastettuina meillä on vapaa 
pääsy Isän valtaistuimelle asti.

Liittosopimus
16. Missä on testamentti, siinä on sen tekijän kuolema näytettävä toteen. 
17. Testamentti astuu voimaan vasta kuoleman jälkeen. Se ei milloinkaan ole voi-
massa tekijänsä eläessä. (16-17)

Kun joku kysyy minulta, mitä Raamattu oikein opettaa, lähden usein liikkeelle sen 
nimestä. Sana Raamattu ei ole oikeastaan nimi, vaan kirjan luonnehdinta. Varsinai-
nen nimi on Raamatun molempien osien yhteinen osa eli Testamentti. Herra on sol-
minut meidän kanssamme sopimuksen. Se on testamentti muotoinen liittoasiakirja. 
Testamentti toisin kuin tavanomaiset kahden osapuolen sopimusasiakirjat, ei tarvit-
se muuta kuin toisen osapuolen allekirjoituksen. Mutta tullakseen voimaan on sen 
laatijan kuolema voitava näyttää toteen. Se on sopimus jälkeen jäävien ja kuolevan 
välillä. Ja niin kuin vanhoissa suomalaisissa asiakirjoissa oli punainen vahasinetti ja 
kaikissa japanilaisissa asiakirjoissa on yhä punainen leimasinetti,  niin Jeesuksen 
laatima testamenttikin on hänen pyhällä ja kalliilla verellään sinetöity. Ajatushan on 
se, että sopimusrikkomusta seuraa kuolemantuomia. Uuteen testamenttiin on kirjat-
tu Jeesuksen valmistaman liiton sisältö. 

Testamentin sisältö
Lyhyesti kuvattuna Jeesuksen meille valmistama testamentti sisältää kaksi puolta. 
Ensiksikin siinä annetaan erittäin perusteellisen luettelon synnistä ja synneistä. Sii-
nä ovat ylpeys, epäusko, kateus, viha, mustasukkaisuus, rahanhimo, ihmispelko, 
varkaus, ahneus, petos, haureus, aviorikos, epäjumalanpalvelus, puoluemieli, ryh-
mäitsekkyys,  väkivaltaisuus,  valehtelu,  murha,  välinpitämättömyys,  itserakkaus, 
kerskailu,  halveksunta,  hyvän laiminlyönnit,  pahanpuhe,  syrjintä,  kiittämättömyys, 
nurina, kapinamieli, teeskentely, ilveily, kunnianhimo, epätoivo, itsesääli, katkeruus, 
juoppous, turhamaisuus, tottelemattomuus, veropetokset jne. Lista on todella pitkä. 
Kaikki ne ovat syntejä ei vain ihmisiä vastaan, vaan ennen kaikkea Jumalaa vastaa. 
Sitten Jeesus ottaa koko vastuun noista synneistä ja ne tehneiden ihmisten koko 
syntisyydestä ja menee heidän sijastaan kuolemaan ja Jumalan pyhän vihan alaise-
na Jumalan hyljättäväksi. Hän maksaa ne kuolemallaan. Hän ottaa niiden rangais-
tuksen kärsittäväkseen loppuun asti.

Testamentin toisessa osassa Jeesus lupaa: "Minä annan koko omaisuuteni jälkeen 
jääville, joiden synnit vien ristille. He saavat kaiken, mitä minulla on, niin saavat jopa 
minut itseni. He saavat Jumalan lapseuteni, pyhyyteni, vanhurskauteni, kirkkauteni, 
taivaan, rakkauteni, iloni, toivoni, Isäni, Pyhän Henkeni, iankaikkisen elämäni, Sana-
ni, vallan julistaa synnit anteeksi, vallan parantaa ja ajaa ulos riivaajia, armolahjat, 
läsnäoloni,  kärsivällisyyteni,  kiitollisuuteni,  elämäni,  ylösnousemukseni,  rukousten 
kuulemiseni, tehtäväni jne." Ja lista jatkuu vielä pitkään. 

Voimassa oleva asiakirja
Tämä testamentti tuli voimaan noin 2000 vuotta sitten Jeesuksen antaessa henken-
sä meidän puolestamme ja se on yhä voimassa. Tuon testamentin sisältö on nyt 
meille kouriintuntuvasti tarjolla armovälineiden Jumalan Sanan, Raamatun, kasteen 



101

ja ehtoollisen kautta. Koska testamentti koskee uskovaa kristittyä, siinä on muuttu-
maton perusta hänen pelastuksensa varmuudelle. Niin kauan kuin testamentti on 
voimassa, hän on sopimussuhteessa Jeesuksen kautta Isään. Jos siis tuo sopimus 
on voimassa häneen nähden, hän voi olla turvassa. Hän ei todellakaan joudu kado-
tustuomion alaiseksi. Kristuksessa Jeesuksessa olo on tuon testamentin nojalla voi-
massa olevaa  Jumalan  lapseutta.  Testamentin  voimaan tulon  sinetöi  Jeesuksen 
ruumiillinen ylösnousemus pääsiäisenä. Tämä Jeesuksen valmistama pelastus syn-
nistä, kuolemasta ja perkeleen vallasta on tänäänkin vastaanotettavissa.

Jeesus itse asetti uuden liiton kärsimistään edeltävänä iltana ehtoollisella:
Heidän syödessään Jeesus otti leivän, siunasi, mursi ja antoi opetuslapsilleen sa-
noen: "Ottakaa ja syökää, tämä on minun ruumiini."  Sitten hän otti maljan, kiitti Ju-
malaa, antoi heille ja sanoi: "Juokaa tästä, te kaikki. Tämä on minun vereni, liiton 
veri, joka vuodatetaan monien edestä syntien anteeksiantamiseksi. Minä sanon teil-
le: tästedes en juo viinipuun antia ennen kuin sinä päivänä, jona juon sitä uutena 
teidän kanssanne Isäni valtakunnassa."  (Matt. 26:26-29)

Keitä varten?
Keitä sitten testamentti  koskee? Saadakseen tavanomaisella testamentilla omak-
seen sen, mitä siinä on luvattu, asianomaisen tulee siirtää testamentattu omaisuus 
omiin nimiinsä. Sitä varten hänen tulee todistaa henkilöllisyytensä ja suorittaa lain-
huudatus. Vastaavasti Jeesuksen testamentti koskee kaikkia niitä, jotka tunnustavat 
omikseen ne synnit, jotka Jeesus kantoi Golgatan ristillä. Pelastukseen riittää siis 
se, että ihminen todista henkilöllisyytensä Jeesukselle tunnustamalla, että juuri hän 
on niin syntinen ja kadotustuomion ansaitseva, kuin Raamattu osoittaa. Niin tekevä 
saa pysyväksi  omaisuudekseen kaiken sen, minkä Jeesuksen testamentti  lupaa. 
Hän ei saa vain osaa siitä, vaan aivan kaiken. Vaikka hän ei ole vielä taivaassa, hän 
on jo taivaan omistaja, koska hän on Jeesuksen perijä. Kaikki mikä on Jeesuksella, 
annetaan sille, joka ottaa testamentissa luvatun armo uskossa vastaan.

Liiton veri
18. Sen tähden ei myöskään ensimmäistä liittoa vihitty ilman verta. 
19. Kun Mooses oli lukenut koko kansalle kaikki lain käskyt, hän otti sonnimullikoi-
den ja pukkien verta sekä vettä, helakanpunaista villaa ja iisopinkorren ja vihmoi 
sekä itse kirjan että koko kansan 
20. sanoen: "Tämä on sen liiton veri, jonka Jumala on teille säätänyt." 
21. Samoin hän vihmoi verellä myös ilmestysmajan ja kaikki jumalanpalvelukseen 
kuuluvat esineet. 
22. Lain mukaan melkein kaikki puhdistetaan verellä, eikä anteeksiantoa ole ilman 
verenvuodatusta. (18-22)

Miksi siis sekä Vanha että Uusi testamentti puhuvat paljon nimenomaan verestä? 
Se viittaa tietenkin kuolemaan ja toki  Raamattu käyttää veri  sanan synonyyminä 
kuolema sanaa esimerkiksi Paavali tekee niin:
Kun olimme vielä heikkoja, Kristus kuoli oikeaan aikaan jumalattomien puolesta....
Mutta Jumala osoittaa rakkautensa meitä kohtaan siinä, että Kristus kuoli meidän 
puolestamme,  kun me vielä  olimme syntisiä.  Paljon ennemmin me siis  nyt,  kun 
olemme vanhurskautettuja hänen veressään, pelastumme hänen kauttaan vihasta. 
(Room. 5:6,8-9)
 



102

Vanha testamentti puhuu verestä huutavana. Kun Kain oli surmannut Aabelin,
Herra sanoi: "Mitä oletkaan tehnyt! Veljesi veri huutaa minulle maasta! Nyt sinä olet 
kirottu, ja sinut karkotetaan tältä maalta, joka avasi suunsa ottamaan veljesi veren 
sinun kädestäsi.” (1. Moos. 4:10-11) Uusi testamentti yhtyy siihen:
Te sitä vastoin olette tulleet …. ja uuden liiton välimiehen Jeesuksen luo ja vihmon-
taveren luo, joka puhuu parempaa kuin Aabelin veri. (12:22,24)
Jumalalle  maahan vuodatettu  veri  puhuu vaatien rangaistusta,  mutta  Jeesuksen 
vihmontaveri puhuu armosta ja anteeksiantamuksesta. 

Veri merkitsee siis enemmän kuin kuolema, se on varsinainen elämän lähde.
Älkää kuitenkaan syökö lihaa, jossa sen sielu (sana merkitsee myös elämää), sen 
veri, on. (1. Moos. 9:4)  Ihminen pysyy elossa vain sikäli, kuin veri virtaa hänen suo-
nissaan niin, että päivittäin sydämen läpi kulkee 2-3000 litraa verta. Vastaavasti eh-
toollisella nautittu Kristuksen veri ei vain poista syntejämme vaan siitä vuotaa meille 
Kristuksen omaa elämää.

Edelleen kun Herra vapautti Israelin Egyptin orjuudesta, se tapahtui siten, että hän 
jätti rankaisematta kaikkien niiden ihmisten hengen, jotka olivat merkinneet oman 
talonsa uhratun karitsan verellä. 
Veri on merkkinä taloissa, joissa te olette. Kun näen veren, minä menen ohitsenne, 
eikä  tuhoava  vitsaus  osu  teihin,  kun  minä  rankaisen  Egyptin  maata. (2.  Moos. 
12:13)

Johannes kuvaa, miten Jeesuksen veri vaikuttaa jatkuvasti uskovan sydäntä puh-
distaen ja syntejä anteeksi antaen:
Mutta jos me vaellamme valossa, niin kuin hän on valossa, meillä on yhteys keske-
nämme ja Jeesuksen, hänen Poikansa, veri  puhdistaa meidät kaikesta synnistä. 
Jos sanomme, ettei meillä ole syntiä, me eksytämme itsemme eikä totuus ole meis-
sä. Jos me tunnustamme syntimme, niin Jumala, joka on uskollinen ja vanhurskas, 
antaa meille synnit anteeksi ja puhdistaa meidät kaikesta vääryydestä. (1. Joh. 1:7-
9)

Heprealaiskirjeen kirjoittaja tiivistää sanomansa Jeesuksen verestä seuraavassa lu-
vussa nain:
Meillä on siis, veljet, rohkea luottamus siihen, että Jeesuksen veren kautta meillä on 
pääsy kaikkeinpyhimpään uutta ja elävää tietä myöten, jonka hän on vihkinyt meille 
esiripun, oman lihansa, kautta. (10:19-20)
Samalla meidän on muistettava, että Jeesuksen veri on ainoa tie Isän luokse:
Jeesus sanoi: "Minä olen tie, totuus ja elämä. Ei kukaan tule Isän luo muuten kuin 
minun kauttani.” (Joh. 14:6) 

Entä sinä?
Herra haluaa sinut luokseen lopulliseen taivaalliseen kirkkauteen, hän on verellään 
valmistanut sinulle avoimen tien luokseen. Käänny siksi hänen puoleensa, tunnusta 
kyvyttömyytesi elää ilman häntä ja pyydä häntä puhdistamaan sydämesi ja anta-
maan sinulle uuden elämän veren voimalla. Hänen omanaan pääset hänen perilli-
sekseen, sillä hänen laatimansa testamentti  on voimassa jokaiselle, joka nöyrtyy 
tunnustamaan syntinsä ja huutaa rukouksessa häntä avukseen. Hän jakaa armoaan 



103

runsaana ei kitsaana. ”Missä synti on suureksi tullut, siinä armo on ylenpalttinen” lu-
paa Herran sana. Käy sitten puhdistettuna keromaan muillekin, mistä löytyy uutta 
elämää pulppuava puhdistuksen lähde. 

Kuolema ja tuomio    Hepr. 9:23-28

23. On siis välttämätöntä puhdistaa taivaallisten kuvat tällä tavoin, mutta itse tai-
vaalliset on puhdistettava paremmilla uhreilla kuin nämä. 
24. Siksi Kristus ei mennyt käsin tehtyyn pyhäkköön, joka on vain sen oikean kuva, 
vaan itse taivaaseen ilmestyäkseen nyt  Jumalan kasvojen eteen meidän hyväk-
semme. 
25. Eikä hän mennyt uhratakseen itseään monta kertaa, niin kuin ylipappi menee 
kerran vuodessa kaikkeinpyhimpään mukanaan vierasta verta; 
26. muutoinhan hänen olisi pitänyt kärsiä monta kertaa maailman perustamisesta 
asti. Mutta nyt hän on ilmestynyt vain kerran, maailmanaikojen lopulla, poistaakseen 
synnin uhraamalla itsensä. 
27. Ja niin kuin ihmisille on määrätty, että heidän on kerran kuoltava ja sen jälkeen 
tulee tuomio, 
28. samoin on Kristus kerran uhrattu, jotta hän ottaisi pois monien synnit, ja hän il-
mestyy toisen kerran, ei enää synnin tähden vaan pelastukseksi niille, jotka häntä 
odottavat.

Mitä kuolemassa tapahtuu?
Miksi ihmisen on kuoltava? Jokainen ihminen tietää, että hän jonain päivänä kuolee 
ja moni pelkää, mutta harva todella uskoo omaan kuolemaansa. Jos uskoisimme, 
ottaisimme selvän siitä, mitä kuolemassa tapahtuu ja tekisimme sitä varten välttä-
mättömät valmistelut. Jumalan sanan valossa saamme vastauksen kuoleman jälkei-
syyteen ja vastauksen, miksi kuolema on meille välttämätön ja miten siihen voi val-
mistautua. 

Raamattu osoittaa, että kuolema on synnin palkka. Ennen syntiinlankeemusta kuo-
lemaa ei  ollut.  Syntiinlankeemus merkitsi  ensinnäkin hengellistä kuolemaa, jossa 
yhteys Jumalaan katkesi. Se taas johtaa ruumiin kuolemaan ja sen jälkeen tulee 
ikuinen kuolema eli helvetti, Jumalan pyhä tuli, jossa ihminen joutuu kärsimään lo-
puttomasti  omien syntiensä rangaistusta. Jokaisella synnissä elävällä ja Jumalan 
valmistaman pelastuksen torjuvalla ihmisellä on kaikki syy pelätä kuolemaa ja sen 
jälkeen tulevaa tuomiota. 

Mutta Jeesus tuli pelastamaan meidät Jumalan pyhältä tulelta uhraamalla itsensä ja 
kärsimällä  meidän sijastamme meille  kuuluvan ikuisen rangaistuksen tulen  ristin 



104

puulla Jumalan hylkäämänä. Siksi jokainen, joka uskossa turvaa Jeesuksen uhriin, 
saa syntinsä anteeksi eikä hänen enää tarvitse pelätä myöskään ruumiin kuolemaa. 

Tietysti voi kysyä, miksei Jumala heti annettuaan meidän syntimme anteeksi poista-
nut myös ruumiillista kuolemaa omiltaan. Nyt Heprealaiskirjeen kirjoittaja selittää 9. 
luvun tiivistelmässään, millainen merkitys kuolemalla on uskovan elämässä.
 

Välttämätön puhdistus
On siis välttämätöntä puhdistaa taivaallisten kuvat tällä tavoin, mutta itse taivaalliset 
on puhdistettava paremmilla uhreilla kuin nämä. (23)

Luvun alkuosassa kirjoittaja selitti, miten vanhan liiton pyhäkkö ja siinä käytetyt esi-
neet, siinä toimivat papit ja koko kansa puhdistettiin verta vihmomalla, jotta ihmiset 
syntinsä anteeksi saaneina ja kultillisesti puhtaina saattoivat päästä ilmestysmajan 
kautta Jumalan eteen kuulemaan Jumalan puhetta ja saamaan osallisuuden hänen 
siunauksestaan. Todelliseen taivaalliseen kirkkauteen mikään vanhan liiton uhri ei 
kuitenkaan riittänyt. Siihen tarvitaan se, että kaikki ne, jotka mielivät päästä lopulli-
seen taivaalliseen kirkkauteen, on puhdistettava Jeesuksen kalliilla Golgatalla vuo-
taneella sovintoverellä. Sana ”taivaalliset” viittaa siksi käsittääkseni niihin ihmisiin, 
jotka pääsevät sinne, sillä muilta osin Jumalan asuttama taivas on itsessään täydel-
linen ja puhdas.

Siksi  Kristus ei  mennyt käsin tehtyyn pyhäkköön, joka on vain sen oikean kuva, 
vaan itse taivaaseen ilmestyäkseen nyt Jumalan kasvojen eteen meidän hyväksem-
me. (24) 

Ne, jotka uskossa turvaavat Jeesuksen uhrivereen, Jumala lukee vanhurskaiksi eli 
hänelle kelpaaviksi Jumalan lapsiksi.  Mutta koska heissä edelleen asuu syntinen 
liha, Pyhän Hengen tulee pyhittää heitä Jeesuksen veren voimalla, niin että heissä 
asuva syntisyys lopulta puhdistetaan kokonaan pois. Pyhä Henki muuttaa uskovaa 
Kristuksen kaltaisuutta kohti, kun tämä Jumalan sanan peilistä katselee Kristuksen 
kasvoja. (2. Kor. 3:18) 

Mutta lopulta täydelliseen puhdistukseen tarvitaan nykyisen ruumiin poisriisuminen 
ja uuden ylösnousemusruumiin saaminen.  Jeesuksen täytyy suorittaa taivaallista 
uhri- ja rukouspalvelua meidän puolestamme, jotta tämä pelastusprosessi voisi ede-
tä ja päätyä täydelliseen puhdistukseen. Siksi on myös välttämätöntä meidän kulkea 
kuoleman ja tuomion kautta Kristuksen kirkkauteen.

Taivaaseen astuttuaan Jeesus ylipappinamme ilmestyi Jumalan eteen meidän puo-
lestamme, hän esittelee Isälle persoonamme ja tekomme, nuhtelee vastustajaam-
me ja syyttäjäämme, puolustaa meitä, turvaa etumme, saattaa kaikki asiamme pää-
tökseen ja valmistaa meille sijan taivaallisessa kodissa. Jeesus sanoi:

Minun Isäni kodissa on monta huonetta. Ellei niin olisi, sanoisinko teille, että menen 
valmistamaan teille sijaa? Vaikka minä menenkin valmistamaan teille sijaa, tulen ta-
kaisin ja otan teidät luokseni, että tekin olisitte siellä, missä minä olen. (Joh. 14:2-3)



105

Lopullinen ja riittävä uhri
Eikä hän mennyt uhratakseen itseään monta kertaa, niin kuin ylipappi menee kerran 
vuodessa kaikkeinpyhimpään mukanaan vierasta verta; muutoinhan hänen olisi pi-
tänyt kärsiä monta kertaa maailman perustamisesta asti. Mutta nyt hän on ilmesty-
nyt vain kerran, maailmanaikojen lopulla, poistaakseen synnin uhraamalla itsensä. 
(25-26)

Jeesuksen suorittama uhri  Golgatalla  tapahtui  ”maailmanaikojen lopulla”  vuositu-
hansia syntiinlankeemuksen jälkeen, mutta se riittää yhdellä kertaa annettuna täy-
dellisenä uhrina sovittamaan koko ihmiskunnan synnit aivan Aadamin synnistä vii-
meiseen ihmiseen asti. Siksi siihen turvaava uskova saa anteeksi kaikki entiset, ny-
kyiset ja tulevat syntinsä. Kaikki synnit on sovitettu, jokaisen ihmiskunnan jäsenen 
tekemät vääryydet, laiminlyönnit ja kaikki ihmisissä asuva syntisyys on saanut ran-
gaistuksensa Golgatan ristillä ja Jumala on saanut täydellisen hyvityksen sitä vas-
taan kapinaan nousseen ihmissuvun synneistä. Synnit on poistettu kaikilta ihmisiltä, 
jotka olisivat itsessään ansainneet kadotustuomion. Mitään muuta ei enää tarvita. 
Syntikysymys on ratkaistu. Pelastus on valmistettu jokaisen ihmisen vastaanotetta-
vaksi.

Niin kuin siis yhden ihmisen (Aadamin) rikkomus on koitunut kaikille ihmisille kado-
tustuomioksi, niin myös yhden ihmisen (Jeesuksen) vanhurskas teko koituu kaikille 
ihmisille elämän vanhurskauttamiseksi. (Room. 5:18)

Kuitenkaan kaikki ihmiset eivät pelastu. Se ei johdu siitä, etteikö Jeesuksen uhri riit-
täisi jokaiselle vaan siitä, että jokaisen ihmisen on myös otettava vastaan se armo, 
jonka Jumala Pojassaan meille valmisti. Usko ottaa lahjan vastaan ja pääsee osalli-
seksi ikuisesta pelastuksesta, mutta epäusko luottaa enemmän itseensä ja omiin 
mahdollisuuksiinsa ja torjuu siksi Jeesuksen valmistaman pelastuksen tarpeettoma-
na. Ne, jotka torjuvat ja hylkäävät ainoan mahdollisen pelastuksen, joutuvat sitten 
itse vastaamaan omista synneistään viimeisellä tuomiolla ja saavat kadotustuomion.

Jumalan määräykset
Ja niin kuin ihmisille on määrätty, että heidän on kerran kuoltava ja sen jälkeen tulee 
tuomio, samoin on Kristus kerran uhrattu, jotta hän ottaisi pois monien synnit, ja hän 
ilmestyy toisen kerran, ei enää synnin tähden vaan pelastukseksi niille, jotka häntä 
odottavat. (27-28)

Syntiin langenneelle ihmiselle Jumala määräsi, että hänen on kuoltava ja sen jäl-
keen tulee  tuomio.  Omalle  Pojalleen  Isä  taas  määräsi  suuressa  rakkaudessaan 
meitä ihmisiä kohtaan, että hänen piti suorittaa syntiuhri kaikkien ihmisten puolesta 
ja että hänen pitää vielä toisen kerran tulla maan päälle keräämään luokseen kaikki 
ne, jotka ottivat uskossa vastaan hänen valmistamansa uhrin ja siksi myös odotta-
vat hänen paluutaan.

Poisnukkuminen ja kuolema
Johdannossa puhuin kuolemasta synnin palkkana sen kolmessa eri muodossa hen-
gellisenä, ruumiillisena ja iankaikkisena. Nyt keskitymme kuitenkin ruumiin kuole-
maan, joka on siis osa synnin tuomaa kirousta. Sanotaan, että kuolema ei ole piste 
vaan kaksoispiste. Se, mitä kuoleman jälkeen tapahtuu, määräytyy siitä, millainen 



106

ihmisen elämä oli ennen kuolemaa. Niille, jotka saivat syntinsä anteeksi turvautu-
malla Jeesuksen Golgatalla vuodatettuun kertakaikkiseen uhrivereen, kuolemasta 
Uudessa testamentissa käytetään toista nimitystä kuin muiden ihmisten kuolemas-
ta. Sitä kutsutaan useimmiten poisnukkumiseksi tai joskus kuolemiseksi Herrassa.

Sitten Jeesus sanoi opetuslapsille: "Ystävämme Lasarus nukkuu, mutta minä me-
nen herättämään hänet unesta". Niin opetuslapset sanoivat hänelle: "Herra, jos hän 
nukkuu, niin hän tulee terveeksi". Mutta Jeesus puhui hänen kuolemastaan; he taas 
luulivat hänen puhuneen unessa nukkumisesta. Silloin Jeesus sanoi heille suoraan: 
"Lasarus on kuollut,...(Joh. 11:11-14)

Poisnukkumiseen eli uskovan ruumiin "kuolemaan" ei sisälly enää mitään rangais-
tusmerkitystä silloinkaan, kun sitä saattavat edeltää kipeät riisumisen ja ruumiin ja 
sielun tuskat. Rangaistus sekä ajallisessa, hengellisessä että iankaikkisessa merki-
tyksessä kärsittiin kokonaan ja loppuun Golgatalla. Poisnukkumista edeltävät taiste-
lut eivät siis ole pelastetulle rangaistusta, vaan ne kuuluvat Jumalan pyhittävään 
työhön, sen riisumiseen, mitä ei taivaassa enää tarvita. Ylösnousemusruumiissa py-
hitys tulee ruumiinkin osalta täydelliseksi. Paavali kuvaa uskovan valmistautumista 
poisnukkumiseen näin:

Me tiedämme,  että  vaikka tämä meidän maallinen telttamajamme hajotetaankin, 
meillä on taivaissa Jumalan valmistama asunto, ikuinen koti, joka ei ole käsin tehty. 
Täällä me huokailemme ikävöiden, että saisimme pukeutua taivaalliseen majaam-
me, sillä kun olemme pukeutuneet siihen, meitä ei enää havaita alastomiksi.  Me, 
jotka olemme tässä majassa, huokailemme ahdistuneina. Emme näet tahdo riisuu-
tua vaan pukeutua, niin että elämä nielisi sen, mikä on kuolevaista. Jumala itse on 
valmistanut meidät juuri tähän ja on antanut meille vakuudeksi Hengen. Siksi olem-
me aina turvallisella mielellä ja tiedämme, että niin kauan kuin olemme kotona tässä 
ruumiissamme, olemme poissa Herran luota.  Mehän vaellamme uskossa, emme 
näkemisessä. Mutta me olemme turvallisella mielellä ja haluaisimme mieluummin 
muuttaa pois ruumiistamme kotiin Herran luo. (2. Kor. 5:1-8)

Uskova ei odota kuolemaa vaan sitä, että hän saa kasvoista kasvoihin katsella Jee-
susta. Hänelle ruumiin kuolema merkitsee samaa kuin niille, jotka ovat vielä täällä 
maan päällä  Jeesuksen toisessa tulemisessa:  …  hän ilmestyy  toisen kerran,  ei 
enää synnin tähden vaan pelastukseksi niille, jotka häntä odottavat. (28)

Jeesus kuvaa uskovan poisnukkumista näin:
Totisesti, totisesti minä sanon teille: jos joku pitää minun sanani, hän ei ikinä näe 
kuolemaa.  (Joh. 8:51) Hän ei näe eikä maista kuolemaa, vaan näkee kirkastetun 
Jeesuksen kasvot. Parasta valmistautumista tuota hetkeä varten on elää nyt yhtey-
dessä Herraan päivittäisessä veren puhdistuksessa, anteeksiantamuksen armossa 
ja käyttämällä päivänsä Herran tahdon toteuttamiseen ja armon evankeliumin levit-
tämiseen.

Tuomio
On kuitenkin huomattava, mitä Paavali jatkaa yllä lainaamaani jaksoa: 
Siksi pidämme kunnia-asianamme olla hänelle mieliksi, olimmepa kotona tai poissa 
kotoa, sillä meidän kaikkien on tultava Kristuksen tuomioistuimen eteen, jotta kukin 



107

saisi sen mukaan, mitä hän ruumiissa ollessaan on tehnyt, hyvää tai pahaa. (2.Kor. 
5:9-10)

Joku saattaa hiukan ihmetellä, onko Paavali ristiriidassa Jeesuksen kanssa, joka 
sanoo: Totisesti, totisesti minä sanon teille: joka kuulee minun sanani ja uskoo hä-
neen, joka on minut lähettänyt, sillä on iankaikkinen elämä. Hän ei joudu tuomitta-
vaksi, vaan hän on siirtynyt kuolemasta elämään. (Joh. 5:24) 

Mitään ristiriitaa ei kuitenkaan ole, sillä Jeesus tarkoittaa tuomiolla kadotustuomiota, 
jota ei yhdellekään Jeesukseen turvaavalle tule, Paavali taas viittaa viimeisellä tuo-
miolla tapahtuvaan oikeuden jakamiseen ja kaikkien vääryyksien oikaisemiseen ja 
kaiken hyvän palkitsemiseen. 

Kuoleman ja tuomion välillä
Ruumiillinen kuolema kohtaa siis  yhtä lailla  pelastettua uskovaa kuin Jeesuksen 
elämästään pois torjunuttakin. Edelliselle siinä ei siis ole mitään rangaistusta ja siksi 
hän voi syvä rauha sydämessään levätä Jeesuksen haavojen armossa ja odottaa 
ihanaa kohtaamista Herran kanssa. Jälkimmäisen kuolemassa on taas rangaistusta 
ja moni jo kuolinvuoteellaan on joutunut hirvittävän kauhun valtaan, kun hänelle on 
selvinnyt se, että hän joutuu tuomiolle pyhän Jumalan kasvojen eteen.

Sekä  uskovan  että  epäuskoisen  iankaikkinen  kohtalo  määräytyy  siis  jo  ajassa 
eläessä. Sitä ei siis päätetä vasta viimeisellä tuomiolla. Välittömästi ruumiin kuole-
man jälkeen ihmisen sielu siirtyy täysin tietoisessa tilassa joko tuonelaan tai paratii-
siin. Tuonela on ikuisen kadotuksen odotushuone ja luonteeltaan tuskallinen olotila. 
Paratiisi taas on osa taivasta sijaiten Jumalan valtaistuimen alapuolella.
Kun Karitsa avasi viidennen sinetin, näin alttarin alla niiden sielut, jotka oli surmattu 
Jumalan sanan ja sen todistuksen tähden, joka heillä oli. (Ilm. 6:9) Paikkaa kutsu-
taan Uudessa testamentissa myös Aabrahamin helmaksi. 

Kummassakaan näistä paikoissa sielulla ei ole ruumista vaan ne ovat enkelien kal-
taisessa hahmossa, jossa kukin on selkeästi oma persoonansa ja toisten tunnistet-
tavissa. Tätä välitilaa Jeesus kuvaa rikkaan miehen ja Lasaruksen kertomuksessa, 
joka ei suinkaan ole vertaus vaan kuvaus todellisuudesta. Uusi testamentti nimittäin 
ilmoittaa, milloin Jeesus puhui vertauksia. Nyt mainintaa ei ole pelkkä tapahtumien 
kuvaus. Pelastuneen Lasaruksen nimikin mainitaan osoituksena tapahtuman histo-
riallisuudesta:

"Oli rikas mies, joka pukeutui purppuraan ja hienoon pellavaan ja vietti iloista elä-
mää loisteliaasti päivästä toiseen. Mutta hänen porttinsa pieleen oli jätetty virumaan 
köyhä mies, nimeltään Lasarus, täynnä paiseita. Hän halusi ravita itseään niillä mu-
ruilla, jotka putosivat rikkaan pöydältä. Koiratkin tulivat ja nuolivat hänen paiseitaan. 
Sitten köyhä kuoli, ja enkelit veivät hänet Abrahamin helmaan. Rikaskin kuoli, ja hä-
net haudattiin. Kun hän tuonelassa tuskissaan kohotti katseensa, hän näki kaukana 
Abrahamin ja Lasaruksen hänen helmassaan. Hän huusi: 'Isä Abraham! Armahda 
minua ja lähetä Lasarus kastamaan sormenpäänsä veteen ja vilvoittamaan kieltäni, 
sillä minä kärsin tuskaa tässä liekissä.' Mutta Abraham sanoi: 'Poikani, muista, että 
sinä sait eläessäsi osaksesi hyvää, Lasarus sen sijaan pahaa. Nyt hän saa täällä 
lohdutusta, mutta sinä kärsit tuskaa. Kaiken tämän lisäksi teidän ja meidän välillem-



108

me on asetettu suuri kuilu, etteivät ne, jotka tahtovat, voisi tulla täältä teidän luok-
senne eivätkä ne, jotka siellä ovat, pääsisi yli meidän luoksemme.' Rikas mies sa-
noi: 'Pyydän siis sinua, isä, että lähettäisit hänet isäni taloon - onhan minulla viisi 
veljeä - varoittamaan heitä, etteivät hekin joutuisi tähän vaivan paikkaan.'  Abraham 
vastasi: 'Heillä on Mooses ja profeetat, kuulkoot heitä.' Mies sanoi: 'Ei, isä Abraham, 
mutta jos joku kuolleista menisi heidän luokseen, niin he kääntyisivät.'  Mutta Abra-
ham sanoi: 'Jos he eivät kuuntele Moosesta ja profeettoja, eivät he suostu usko-
maan, vaikka joku kuolleista nousisi ylös.'"  (Luuk. 16:19-31) 

Välitila ruumiin kuoleman jälkeen jatkuu Jeesuksen toiseen tulemiseen asti. Silloin 
Paratiisissa olevat sielut tulevat yhdessä Jeesuksen ja suuren enkelijoukon kanssa 
taivaan pilvissä. Tapahtumaa Paavali kuvaa näin:

Veljet,  emme tahdo teidän olevan tietämättömiä poisnukkuneiden osasta,  ettette 
murehtisi niin kuin ne, joilla ei ole toivoa. Jos kerran Jeesus on kuollut ja noussut 
ylös, niin kuin uskomme, niin samalla tavoin Jumala myös on Jeesuksen kautta tuo-
va poisnukkuneet esiin yhdessä hänen kanssaan. Tämän me sanomme teille Her-
ran sanana: Me, jotka olemme elossa ja jäämme tänne Herran tulemukseen, emme 
suinkaan ehdi poisnukkuneiden edelle, sillä itse Herra on tuleva alas taivaasta käs-
kyhuudon, ylienkelin äänen ja Jumalan pasuunan kuuluessa, ja Kristuksessa kuol-
leet nousevat ylös ensin. Sitten meidät, jotka olemme elossa ja olemme vielä täällä, 
temmataan yhdessä heidän kanssaan pilvissä Herraa vastaan yläilmoihin, ja niin 
saamme aina  olla  Herran  kanssa.  Lohduttakaa  siis  toisianne näillä  sanoilla. (1. 
Tess. 4:13-18)

Tätä valtavaa tapahtumaa, jossa pelastetut sielut saavat uudet ylösnousemusruu-
miit, nimitetään Uudessa testamentissa ensimmäiseksi ylösnousemukseksi tai van-
hurskasten ylösnousemukseksi. Muut kuolleet ruumiit eivät vielä silloin nouse ylös. 
Pilvet, joihin ylösnousemusruumiit temmataan ja missä ne saavat yhtyä Kristuksen 
kanssa taivaasta tulleisiin sieluihinsa, on Jumalan kirkkauden pilveä ja siellä viete-
tään Jumalan Karitsan suurta hääateriaa.

Sen jälkeen Kristus laskeutuu yhdessä seurakunnan kanssa maan päälle Öljymäel-
le ja ottaa valtansa alle koko maapallon ja vielä elossa olevan ihmiskunnan eli ne, 
jotka eivät vielä olleet ottaneet vastaan pelastusta. Siitä alkaa niin sanottu tuhatvuo-
tinen valtakunta, jonka aikana maapallo palautetaan alkuperäiseen paratiisin kaltai-
seen tilaansa. Tuhatvuotista valtakuntaa Ilmestyskirja kuvaa näin:

Sitten minä näin enkelin tulevan alas taivaasta kädessään syvyyden avain ja suuret 
kahleet. Hän otti kiinni lohikäärmeen, sen vanhan käärmeen, joka on Paholainen ja 
Saatana, sitoi sen tuhanneksi vuodeksi ja heitti sen syvyyteen, jonka hän sulki ja lu-
kitsi sinetillä lohikäärmeen jäljestä, ettei se enää eksyttäisi kansoja, kunnes ne tuhat 
vuotta ovat kuluneet loppuun. Tämän jälkeen se on päästettävä irti vähäksi aikaa. 
Minä näin  valtaistuimia,  ja  niille,  jotka  asettuivat  istuimille,  annettiin  tuomiovalta. 
Minä näin myös niiden sielut, jotka oli teloitettu Jeesuksen todistuksen ja Jumalan 
sanan tähden, niiden, jotka eivät olleet kumartaneet petoa eivätkä sen kuvaa eivät-
kä ottaneet sen merkkiä otsaansa eivätkä käteensä. He heräsivät eloon ja hallitsivat 
Kristuksen kanssa tuhat vuotta. Muut kuolleet eivät heränneet eloon, ennen kuin ne 
tuhat vuotta olivat kuluneet loppuun. Tämä on ensimmäinen ylösnousemus. Autuai-



109

ta ja pyhiä ovat ne, joilla on osa ensimmäisessä ylösnousemuksessa. Heihin ei toi-
sella kuolemalla ole valtaa, vaan he ovat Jumalan ja Kristuksen pappeja ja hallitse-
vat hänen kanssaan tuhat vuotta. (Ilm. 20:1-6)

Jesaja kuvaa tätä aikaa seuraavasti:
Silloin susi asuu karitsan kanssa ja pantteri makaa vohlan vieressä. Vasikka, nuori 
leijona ja syöttöhärkä kulkevat yhdessä, ja pieni poika paimentaa niitä. Lehmä ja 
karhu käyvät samalla laitumella, niiden vasikat ja pennut makaavat vierekkäin. Lei-
jona syö rehua kuin härkä. Imeväinen leikkii kobran kolon luona, ja vieroitettu lapsi 
kurottaa kätensä kyyn onkaloon. Missään minun pyhällä vuorellani ei tehdä pahaa 
eikä vahinkoa, sillä maa on täynnä Herran tuntemista, niin kuin vedet peittävät me-
ren. Sinä päivänä seisoo Iisain juurivesa kansojen viirinä. Kansat etsivät häntä, ja 
hänen asumuksensa on täynnä kunniaa. (Jes. 11:6-10)

Ei siellä ole enää lasta, joka eläisi vain muutaman päivän, ei vanhusta, joka ei täyt-
täisi päiviensä määrää. Sillä nuorin kuolee satavuotiaana, ja vasta satavuotiaana 
synnintekijä joutuu kiroukseen. He rakentavat taloja ja asuvat niissä, istuttavat viini-
tarhoja ja nauttivat niiden hedelmät. He eivät rakenna toisten asuttavaksi, eivät istu-
ta toisten syötäväksi, sillä niin kuin ovat puiden päivät, niin ovat elinpäivät minun 
kansani keskuudessa. Minun valittuni kuluttavat itse kättensä työn. He eivät tee työ-
tä turhaan eivätkä synnytä lapsia äkkikuoleman omiksi,  sillä he ovat Herran siu-
naamien siemen, ja heidän vesansa pysyvät heidän luonaan. Ennen kuin he huuta-
vat, minä vastaan; heidän vielä puhuessaan minä kuulen. Susi ja karitsa käyvät yh-
dessä laitumella, leijona syö rehua kuin nauta, ja käärmeen ruokana on maan tomu. 
Ei missään minun pyhällä vuorellani tehdä pahaa eikä vahinkoa, sanoo Herra. (Jes. 
65:20-25)

Elämä maan päällä on suurenmoista, kun Saatana sidotaan ja ihmisten on nouda-
tettava Kristuksen tahtoa.  Näissä paratiisinomaisissa olosuhteissa elävät  ihmiset 
joutuvat lopulta tekemään saman valinnan kuin Aadam paratiisissa täysin tietoisina, 
millainen Herra Jeesus on ja millaisen pelastuksen hän on heitä varten valmistanut 
Golgatalla. Se tapahtuu, kun Saatana päästetään vapaaksi. Monet lähtevät seuraa-
maan sitä:

Kun ne tuhat vuotta ovat kuluneet loppuun, päästetään Saatana vankeudestaan. 
Hän lähtee eksyttämään maan neljällä kulmalla asuvia kansoja, Googia ja Maago-
gia, kootakseen ne sotaan, ja joukkoja on paljon, kuin hiekkaa meren rannalla. Ne 
nousevat yli koko maan ja piirittävät pyhien leirin ja rakastetun kaupungin. Mutta tai-
vaasta lankeaa tuli ja tuhoaa ne. Paholainen, niiden eksyttäjä, heitetään siihen tuli- 
ja rikkijärveen, jossa myös peto ja väärä profeetta ovat, ja niitä piinataan yötä päi-
vää, aina ja ikuisesti. (Ilm. 20:7-10) 

Yleinen ylösnousemus ja viimeinen tuomio
Vasta tässä vaiheessa tapahtuu kaikkien muiden ruumiillinen ylösnousemus, jota 
Jeesus kutsuu ”tuomion ylösnousemukseksi”: 
Isä on antanut Pojalle myös vallan tuomita, koska hän on Ihmisen Poika. Älkää ih-
metelkö tätä, sillä tulee hetki, jolloin kaikki, jotka ovat haudoissa, kuulevat hänen ää-
nensä ja tulevat esiin: hyvää tehneet elämän ylösnousemukseen mutta pahaa teh-
neet tuomion ylösnousemukseen. (Joh. 5:27-29)



110

Tuonelan tuskissa viimeistä tuomiota odottavat ihmiset saavat myös ylösnousemus-
ruumiin ja siinä he joutuvat kohtaamaan tuomion ja siinä kärsimään ikuisen tuskan 
rangaistusta omista teoistaan:

Minä näin suuren valkoisen valtaistuimen ja sillä istuvan. Hänen kasvojaan pakeni-
vat taivas ja maa, eikä niille löytynyt sijaa. Näin myös kuolleet, suuret ja pienet, sei-
somassa valtaistuimen edessä, ja kirjat avattiin. Avattiin vielä yksi kirja, elämän kir-
ja, ja kuolleet tuomittiin sen perusteella, mitä kirjoihin oli kirjoitettu, tekojensa mu-
kaan. Meri antoi ne kuolleet, jotka siinä olivat, ja Kuolema ja Tuonela antoivat ne 
kuolleet, jotka niissä olivat, ja kukin heistä tuomittiin tekojensa mukaan. Kuolema ja 
Tuonela heitettiin tuliseen järveen. Tämä on toinen kuolema: tulinen järvi. Ja jos jon-
kun nimeä ei löytynyt elämän kirjaan kirjoitettuna, hänet heitettiin tuliseen järveen. 
(Ilm. 20:11-15)

Uskovalle kristitylle vääryyden valta ei  ole sikäli  ongelma, että hän tietää kaiken 
päättyvän viimeiseen tuomioon, jossa kaikki vääryys saa tuomitaan ja rangaistaan. 
Sanoma tuomiosta on paljon vääryyttä kärsineelle hyvä uutinen. Vanhurskaus, to-
tuus ja oikeus saavuttavat siis lopullisen voiton. Viimeinen tuomio on välttämätön, 
jotta kaikki vuosituhansien saatossa tapahtunut vääryys ja epäoikeudenmukaisuus 
poistettaisiin ja vääryyttä kärsineet saisivat oikeuden. Jumala ei voi jättää pienintä-
kään vääryyttä oikaisematta, korjaamatta ja hyvittämättä, sillä hänen rakkautensa 
vaatii sitä. Vääryyden uhrien on saatava oikeus. 

Tuomio on siis pohjimmiltaan Jumalan hyvyyden ja rakkauden voitto. Kaikki synti ja 
paha poistetaan lopullisesti. Taivaan kirkkaudessa ei tule olemaan pienintäkään var-
joa. Kaikkialla vallitsee pelkkä vanhurskaus, oikeus ja totuus. Kadotetut, ne joille Ju-
malan valmistama pelastus ja armo ei kelpaa, antavat myös iankaikkisen kunnian 
Jumalalle, sillä yksikään heistä ei tule saamaan mitään vääryyttä. Heidänkin on pak-
ko antaa kunnia Jeesukselle Kristukselle:
Sen tähden Jumala onkin korottanut hänet korkealle ja antanut hänelle nimen, kaik-
kia muita nimiä korkeamman, niin että jokaisen polven on notkistuttava Jeesuksen 
nimeen, niin taivaassa kuin maan päällä ja maan alla, ja jokaisen kielen on tunnus-
tettava Isän Jumalan kunniaksi, että Jeesus Kristus on Herra. (Fil. 2:9-11) 

Kadotus on Jumalan pyhää tulta ja oikeudenmukaisuutta, kun ihmiset saavat vain ja 
ainoastaan sitä,  mitä  heidän tekonsa vaativat.  Kadotuksessakaan kukaan ei  voi 
enää tehdä syntiä. Näin synti lopullisesti hävitetään.

Tuomio uskoville
Uskovatkin joutuvat viimeiselle tuomiolle, mutta heidän ei tarvitse pelätä mitään ran-
gaistusta, sillä he saivat eläessään maan päällä kaikki syntinsä anteeksi. Mutta kos-
ka he joutuivat eläessään monenlaisen vääryyden jopa vainonkin kohteeksi, heille 
maksetaan nyt hyvitys kaikesta. Toisaalta heille maksetaan myös palkka kaikesta 
siitä hyvästä, minkä he Jumalan armon vaikutuksesta ovat saaneet aikaan. He pal-
velivat sillä rakkaudella, jonka uskon kautta saivat Herraltaan. Heidän rakkautensa 
ilmeni mitä käytännöllisimmällä tavalla karsivien ihmisten palveluna. Heidän palve-
lunsa kohdistui itse asiassa Herraan Jeesukseen itseensä, koska kaiken mitä he 
elämässään tekivät, suuntautui Herraan päin, siihen Herraan joka oli heidät omak-
seen ottanut kalliin Golgatan uhrin hinnalla.



111

Näille Jeesus julistaa ihanan tuomion: Tulkaa tänne, te Isäni siunaamat. Te saatte 
periä valtakunnan, joka on ollut valmistettuna teitä varten maailman perustamisesta 
asti. (Matt. 25:34)

Uusi valtakunta
… on Kristus kerran uhrattu, jotta hän ottaisi pois monien synnit, ja hän ilmestyy toi-
sen kerran, ei enää synnin tähden vaan pelastukseksi niille, jotka häntä odottavat. 
(28)

Jeesuksen paluu ja sen jälkeinen tuomio merkitseekin siis häneen uskoneille pää-
syä ihmeelliseen uuteen maahan ja  uuteen taivaaseen,  joita  Ilmestyskirja  kuvaa 
näin:
Minä näin uuden taivaan ja uuden maan, sillä ensimmäinen taivas ja ensimmäinen 
maa olivat kadonneet, eikä merta enää ollut. Näin myös pyhän kaupungin, uuden 
Jerusalemin, laskeutuvan alas taivaasta Jumalan luota, valmistettuna niin kuin mor-
sian, miehelleen kaunistettu. Ja minä kuulin voimakkaan äänen sanovan valtaistui-
melta: "Katso, Jumalan maja ihmisten keskellä! Hän asuu heidän keskellään, ja he 
ovat hänen kansojaan. Jumala itse on heidän kanssaan, heidän Jumalansa. Hän 
pyyhkii kaikki kyyneleet heidän silmistään, eikä kuolemaa enää ole, ei surua, ei par-
kua eikä tuskaa, sillä kaikki entinen on mennyt." (Ilm. 21:1-4)

Enkeli näytti minulle myös elämän veden virran, joka hohtavana kuin kristalli kum-
pusi  Jumalan ja Karitsan valtaistuimesta.  Keskellä  kaupungin pääkatua ja  virran 
molemmilla puolilla oli elämän puu, joka kantoi kahdettoista hedelmät antaen hedel-
mänsä joka kuukausi. Puun lehdet ovat kansojen tervehtymiseksi. Mitään kirousta 
ei enää ole. Siellä on Jumalan ja Karitsan valtaistuin, ja hänen palvelijansa palvele-
vat häntä. He näkevät hänen kasvonsa, ja hänen nimensä on heidän otsassaan. 
Yötä ei enää ole, eivätkä he tarvitse lampun valoa eivätkä auringon valoa, sillä Her-
ra Jumala valaisee heitä. Ja he hallitsevat aina ja ikuisesti. (Ilm. 22:1-5)

Kaikki tuo suuri ja ihmeellinen, jonka pelastetut saavat lahjana omakseen, on Jee-
suksen meille pyhällä ja kalliilla verellään hankkimaa. Se on Jeesuksen uhrin siu-
naus. Se on käsittämättömän suurta armoa meille, jotka olisimme ansainneet pelk-
kää kuolemaa ja kadotusta. Ylistys Herralle Jeesukselle ja kunnia Isälle, joka rakasti 
meitä niin, että antoi Jeesuksen meidän sijastamme Golgatan ristille!

Entä sinä?
Kummalle puolelle sinä joudut viimeisellä tuomiolla? Asia ratkaistaan jo täällä eläes-
sä. Voi olla, että monetkin yllättyvät viimeisellä tuomiolla sitä, mitä heille tapahtuu, 
mutta uskovan ei tarvitse. Hän tietää, että hän on saanut Jeesuksen kalliin uhrive-
ren kautta kaikki syntinsä anteeksi. Hän tietää, että kuolema ei ole hänelle rangais-
tus vaan nukahtaminen Herran syliin ja silmien avautuminen näkemään Herran ih-
meelliset kasvot. Hän tietää, että Jeesus ylipappina on uhrannut verensä omansa 
syntien sovitukseksi ja Herra on tuleva saattamaan täydellisen oikeuden voimaan 
saapuessaan kirkkaudessaan.

Ellet tiedä kummalle puolelle joudut, Herra kutsuu sinua nyt luokseen. Hänen veren-
sä riittää sinunkin syntiesi  sovitukseksi.  Käänny siksi  hänen puoleensa, tunnusta 
syntisi ja se, että olet kääntänyt selkäsi häneen päin ja pyydä anteeksiantamuksen 
armoa ja Herraa tulemaan sinun sydämesi valtiaaksi.



112

Yhdellä uhrilla pyhitetyt     Hepr. 10:1-18

1. Laissa on siis tulevan hyvän varjo, ei itse asioiden olemusta. Siksi se ei voi kos-
kaan samoilla jokavuotisilla uhreilla, joita jatkuvasti uhrataan, tehdä täydellisiksi nii-
tä, jotka lähestyvät Jumalaa. 
2. Eikö näitä uhreja olisi lakattu uhraamasta, jos niillä, jotka Jumalaa palvelevat, jo 
kerran puhdistettuina ei olisi enää ollut mitään syntejä tunnollaan? 
3. Mutta uhreissa on jokavuotinen muistutus synneistä. 
4. Mahdotontahan on, että härkien ja pukkien veri voi ottaa pois syntejä. 
5. Siksi Kristus sanoo maailmaan tullessaan: "Uhria ja lahjaa sinä et tahtonut, mutta 
ruumiin sinä minulle valmistit. 
6. Polttouhreihin ja syntiuhreihin sinä et mieltynyt. 
7. Silloin minä sanoin: katso, minä olen tullut - kirjakääröön on minusta kirjoitettu - 
tekemään sinun tahtosi, Jumala." 
8. Ensin hän sanoo: "Uhreja ja lahjoja, polttouhreja ja syntiuhreja sinä et tahtonut 
etkä niihin mieltynyt", vaikka niitä lain mukaisesti uhrataankin. 
9. Sitten hän sanoo: "Katso, minä olen tullut tekemään sinun tahtosi." Hän poistaa 
ensimmäisen asettaakseen toisen. 
10. Tämän tahdon perusteella meidät on pyhitetty Jeesuksen Kristuksen ruumiin 
uhrilla kertakaikkisesti. 
11. Jokainen pappi seisoo päivittäin palvelemassa ja uhraa toistuvasti samoja uhre-
ja, jotka eivät koskaan voi poistaa syntejä. 
12. Kristus sen sijaan on uhrannut yhden ainoan uhrin syntien vuoksi ja istuutunut 
ikuisiksi ajoiksi Jumalan oikealle puolelle. 
13. Tästä lähtien hän odottaa, kunnes hänen vihollisensa pannaan hänen jalkojensa 
astinlaudaksi, 
14. sillä hän on yhdellä ainoalla uhrilla tehnyt pysyvästi täydellisiksi ne, jotka pyhite-
tään. 
15. Todistaahan sen meille myös Pyhä Henki. Sillä ensin hän sanoo: 
16. "Tämä on se liitto, jonka minä teen heidän kanssaan näiden päivien jälkeen, sa-
noo Herra: minä panen lakini heidän sydämeensä ja kirjoitan ne heidän mieleensä." 
17. Ja sitten: "Heidän syntejään ja laittomuuksiaan minä en enää muista." 
18. Missä nämä on annettu anteeksi, siellä ei enää tarvita uhria synnin edestä.

Opillisen osan tiivistelmä
Mikä ja millainen on Jumalan tahto meihin nähden? Mikä on Jumalan tahto Kristuk-
seen nähden? Miten Kristus suhtautui Isän tahtoon? Millainen siunaus on Jeesuk-
sen täydellisestä uhrista? Millaisessa asemassa Jeesus pysyy ikuisesti? Millaisen 
liiton hän takaa ikuisesti? Miksi täydellisten pitää vielä pyhittyä? Millaisia vihollisia 
Kristuksella on ja mikä on niiden osa? Näiden kysymysten käsittelyyn Heprealaskir-
jeen kirjoittaja päättää opillisen osan, jossa hän keskittyy Jeesuksen ylimmäispapilli-
seen rukous- ja uhripalveluun uuden liiton takaajana. 



113

Aidon pelastuksen ehdot
Laissa on siis tulevan hyvän varjo, ei itse asioiden olemusta. Siksi se ei voi koskaan 
samoilla jokavuotisilla uhreilla, joita jatkuvasti uhrataan, tehdä täydellisiksi niitä, jot-
ka lähestyvät Jumalaa. Eikö näitä uhreja olisi lakattu uhraamasta, jos niillä, jotka Ju-
malaa palvelevat, jo kerran puhdistettuina ei olisi enää ollut mitään syntejä tunnol-
laan? Mutta uhreissa on jokavuotinen muistutus synneistä. Mahdotontahan on, että 
härkien ja pukkien veri voi ottaa pois syntejä. (1-4)

Vanhan liiton uhripalvelus oli vain varjokuva tulevasta todellisesta uhrista. Jumala 
kyllä hyväksyi eläinuhrit syntien anteeksiantamiseksi, koska ne viittasivat siihen uh-
riin, jonka hän oli jo hamasta iankaikkisuudesta asti päättänyt antaa oman Poikansa 
kärsimyksessä ja kuolemassa koko ihmiskunnan kaikkien aikojen syntien sovituk-
seksi. Eläinuhreissa itsessään ei ollut voimaa tai syytä ihmisten pelastamiseksi syn-
nin syyllisyydestä ja rangaistuksesta. Vanhan liiton uskovat pelastuivat siksi, että he 
uskoivat Jumalan lupauksen tulevasta Messiaasta, joka murskaisi kuolemallaan ja 
ylösnousemuksellaan synnin, kuoleman ja Saatana vallan ja avaisi tien Jumalan sy-
dämelle. 

Jeesuksen täydellisen uhrin jälkeen ei ole mitään syytä palata entiseen uhrikäytän-
töön, joka ei kyennyt takaamaan ihmiselle sitä, mikä pelastukseen tarvitaan: Vain 
täydellinen voi lähestyä Jumalaa. Vain täydellisellä voi olla vapaus synnin syytöksis-
tä sydämessään.  Mikään vähempi ei  riitä  ihmisen pelastukseen.  Mutta juuri  sen 
Jeesus hankki meitä varten ensin elämällä täydellisen ja synnittömän elämän mei-
dän sijastamme ja hyväksemme ja sitten ottamalla meidän syntiemme rangaistuk-
sen loppuun asti kärsiäkseen sijaisenamme Golgatan ristin tuskissa. Jokainen ju-
malaton ja syntinen, joka turvautuu Jeesukseen, saa hänen ansionsa omikseen, hä-
net luetaan vanhurskaaksi eli täydelliseksi Jumalan silmissä ja hänelle lahjoitetaan 
syntien anteeksiantamuksessa täysi omantunnon rauha. Kristuksen tähden uskoval-
la on pääsy rakastavan Jumalan yhteyteen, hänen suosionsa ja laupeutensa alle.

Jumalan pelastustahto
Siksi Kristus sanoo maailmaan tullessaan: "Uhria ja lahjaa sinä et tahtonut, mutta 
ruumiin sinä minulle valmistit. Polttouhreihin ja syntiuhreihin sinä et mieltynyt. Silloin 
minä sanoin: katso, minä olen tullut - kirjakääröön on minusta kirjoitettu - tekemään 
sinun tahtosi, Jumala." Ensin hän sanoo: "Uhreja ja lahjoja, polttouhreja ja syntiuh-
reja sinä et tahtonut etkä niihin mieltynyt", vaikka niitä lain mukaisesti uhrataankin. 
Sitten hän sanoo: "Katso, minä olen tullut tekemään sinun tahtosi." Hän poistaa en-
simmäisen asettaakseen toisen. Tämän tahdon perusteella meidät on pyhitetty Jee-
suksen Kristuksen ruumiin uhrilla kertakaikkisesti. (5-10)

Jotkut ihmiset pitävät Jumalaa julmana, jopa sadistina, kun hän lähetti oman viatto-
man Poikansa hirvittäviin ristin kärsimyksiin. Heidän mielestään rakastava Jumala 
voisi ilman noin hirveää kidutustakin antaa ihmisille anteeksi heidän pahuutensa. 
Samalla he pitävät puhetta ikuisen tulen kadotuksesta ”hengellisenä väkivaltana” ja 
”kammottavana vallankäyttönä”. 

Niin ajattelevat eivät ymmärrä toisaalta Jumalan täydellistä pyhyyttä ja kirkkautta, 
joka ei voi sietää pienintäkään syntiä, pahaa tai vääryyttä, eivätkä toisaalta ihmisen 
synnin hirvittävyyttä ja ihmisen täydellistä kyvyttömyyttä pelastaa itseään tai muut-
taa itseään Jumalan mitan täyttäväksi. Jumala ei voi hyväksyä mitään pahaa tai 



114

vääryyttä. Synnin ja pahan voi poistaa vain oikeudenmukainen rangaistus. Jos Ju-
mala antaisi synnit noin vain anteeksi, se tarkoittaisi sitä, että hän hyväksyisi lopulli-
sesti vääryyden ja pahuuden vallan. Samalla se merkitsisi sitä, että Jumala ei olisi 
enää Jumala vaan Saatana pahan alkuunpanija saisi lopullisen voiton. Samalla se 
merkitsisi myös sitä, että Jumala ei olisikaan rakkaus, sillä rakkaus, joka jättää vää-
ryyden kärsineet vaille hyvitystä ja vääryyden tekijät ilman oikeudenmukaista ran-
gaistusta, on todellisen rakkauden irvikuva.  

Tapahtukoon sinun tahtosi
Jumala on rakkaus ja hänen tahtonsa on rakkaustahto. Jumala kohdistaa täydelli-
sen rakkautensa ennen kaikkea omaan Poikaansa ja Pyhään Henkeensä. Mutta sa-
malla rakkaudella, jolla hän rakastaa Poikaansa, hän rakastaa myös luomiaan ihmi-
siä. Hän haluaa heidätkin luokseen samaan kirkkauteen, missä hänen Poikansakin 
on hänen vierellään valtaistuimella. 

Kun rukoilemme ”Isä, tapahtukoon sinun tahtosi!” saatamme ajatella Jumalan kym-
mentä käskyä, joiden tulisi toteutua meidän elämässämme samalla täydellisellä ta-
valla kuin taivaassakin. Sinänsä tuossa ajatuksessamme ei ole mitään väärää, mut-
ta ajatus on paljon syvempi. Herra syvin tahto on meidän iankaikkinen pelastuksem-
me, jossa hän saa kunnian täydellisestä rakkaudestaan. 

Isän ja Jeesuksen tahdon suunnassa ei ole mitään eroa. Isä halusi pelastaa häntä 
vastaan kapinaan nousseen ihmiskunnan. Ainoaksi keinoksi siihen osoittautui se, 
että hän itse omassa Pojassaan sovittaisi ihmisten synnit. Poika rakastaa samalla 
rakkaudella syntisiä ihmisiä ja siksi hän tahtoi samaa kuin Isäkin. Sekä Isällä että 
Pojalla on erillinen oma tahto, mutta saman Jumalan persoonina se on täysin yhtei-
nen tahto. 

Jo iankaikkisuudessa ennen maailman ja ihmisen luomista Isä ja Poika kävivät neu-
vonpidon, miten ihmiset voidaan pelastaa takaisin Jumalan yhteyteen, kun he tulisi-
vat lankeamaan syntiin. Keskustelua kuvaa Septuagintan kreikkalaisen käännöksen 
mukaan lainattu Psalmi 40:7-9, jonka hepreankielinen teksti kuuluu:

Teurasuhria ja ruokauhria sinä et halua – korvani sinä avasit – polttouhria ja synti-
uhria sinä et vaadi. Silloin minä sanoin: "Katso, minä tulen, kirjakääröön on minusta 
kirjoitettu.  Sinun tahtosi, Jumalani, minä teen mielelläni, ja sinun opetuksesi on si-
simmässäni."  

Mielenkiintoinen ero on siinä, että heprealaisen alkutekstin ilmaus ”korvani sinä ava-
sit” on käännetty ”ruumiin sinä minulle valmistit”. Eroa on yritetty selittää monella ta-
valla, mutta meille riittää se, että molemmat ovat Jumalan Hengen inspiroimassa 
tekstissä ja siis Jumalan sanaa. Isä todellakin valmisti Marian kohdussa Pyhän Hen-
gen voimalla inhimillisen mutta synnittömän ruumiin Pojalleen. Poika koko sydä-
mensä  tahdosta  halusi  sen  ja  toteutti  samalla  Raamatun  kirjoitusten  lupaukset. 
Koko ajallisen elämän ajan Jeesus tietoisesti toteutti Vanhan testamentin kirjoituk-
sissa luvattua. Todellisena ihmisenä Jeesus, Jumalan Poika, voi samaistua täysin 
ihmiskuntaan ja kykeni sitten ottamaan kantaakseen myös ihmiskunnan koko synti-
kuorman sovittaakseen sen Golgatan ristillä. 



115

Jumala valmisti ruumiin Kristukselle (eli ihmisluonnon), jotta hän olisi pätevä ole-
maan Lunastajamme ja Puolustajamme. Yhdistämällä kaksi luontoa omassa per-
soonassaan hän on Jumalan ja ihmisen välinen Välittäjä, joka panee kätensä mo-
lempien päälle. Hän on rauhantekijä sovittamaan Jumalan ja ihmisen yhteen ja ikui-
nen liitto Jumalan ja luodun välillä. ”Korvani sinä avasit” viittaa siihen, että Isä  opetti 
täysin Poikaa, valmisti hänet työhön ja otti hänet siihen mukaan.

Kun mikään muu uhri ei olisi sopiva tyydytys Jumalan oikeudenmukaisuudelle kuin 
Kristuksen itsensä uhri, silloin Kristus astui siihen vapaaehtoisesti: "Katso, minä tu-
len! Minä tulen mielelläni tekemään sinun tahtosi, oi Jumala! Anna kirouksesi lange-
ta minun päälleni, mutta anna näiden mennä. Isä, minä täytän mielelläni sinun neu-
vosi ja liittoni kanssasi heidän hyväkseen. Minä täytän mielelläni kaikki lupauksesi, 
täytän kaikki profetiat." Tämän pitäisi tehdä Kristus ja Raamattumme meille rakkaik-
si, sillä Kristuksessa meillä on pyhien kirjoitusten täyttymys.

Kertakaikkisesti pyhitetty
Tämän tahdon perusteella meidät on pyhitetty Jeesuksen Kristuksen ruumiin uhrilla 
kertakaikkisesti. (10)

Jokainen Jeesuksen Kristuksen uskossa vastaan ottanut on kertakaikkisesti pyhitet-
ty, täydellisesti ja pysyvästi pyhitetty (14). Siinä ei ole vähääkään kysymys meidän 
omasta tahdostamme, vaan siitä, Isä tahtoi sitä ja että Isälle kuuliaisena Poika tah-
toi sen ja myös toteutti sen. Ylimmäispapillisessa rukouksessa ennen ristiä Jeesus 
rukoili omiensa puolesta näin: 
”Minä  pyhitän  itseni  heidän  tähtensä,  että  hekin  olisivat  pyhitettyjä  totuudessa." 
(Joh. 17:19)

Kun Isä katselee meitä Herran omia, hän näkee meidät Kristuksen uhriveren läpi. 
Hän näkee meissä vain oman Poikansa täydellisen pyhyyden ja puhtauden. Pelas-
tettuna me olemme siksi täydellisesti Jumalan pyhyyteen kelpaavia, vanhurskautet-
tuja, Jumalalle kokonaan ja täysin erotettuja, hänen käyttöönsä omistettuja. Kysy-
mys on täysin muuttumattomasta asemastamme ja suhteestamme Jeesuksen kaut-
ta Isään. Sen perusteella meillä on joka hetki täysi pääsy omistamaan hänen ar-
moaan kaikissa elämämme tilanteissa. Mikään tai kukaan ei voi Herran omaa tästä 
ihanasta suhteesta erottaa. Paavali kuvaa tätä ihanaa uskovan osaa näin:

Sillä ne, jotka hän on ennalta tuntenut, hän on myös ennalta määrännyt Poikansa 
kuvan kaltaisiksi, että hän olisi esikoinen monien veljien joukossa. Mutta ne, jotka 
hän on ennalta määrännyt, hän on myös kutsunut, ja ne, jotka hän on kutsunut, hän 
on myös vanhurskauttanut. Ja ne, jotka hän on vanhurskauttanut, hän on myös kir-
kastanut. Mitä me siis tähän sanomme? Jos Jumala on meidän puolellamme, kuka 
voi olla meitä vastaan? Hän, joka ei säästänyt omaa Poikaansakaan vaan antoi hä-
net alttiiksi  kaikkien meidän edestämme, kuinka hän ei  lahjoittaisi  meille kaikkea 
muutakin hänen kanssaan! Kuka voi syyttää Jumalan valittuja? Jumala on se, joka 
vanhurskauttaa. Kuka voi tuomita kadotukseen? Kristus Jeesus on kuollut, onpa hä-
net vielä herätettykin, ja hän on Jumalan oikealla puolella ja rukoilee meidän puo-
lestamme ... Olen näet varma siitä, ettei kuolema eikä elämä, eivät enkelit eivätkä 
henkivallat, ei mikään nykyinen eikä mikään tuleva, eivät voimat, ei korkeus eikä sy-
vyys eikä mikään muu luotu voi erottaa meitä Jumalan rakkaudesta, joka on Kristuk-
sessa Jeesuksessa, meidän Herrassamme. (Room. 8:29-34,38-39)



116

Täydelliset pyhitetään
Jokainen pappi seisoo päivittäin palvelemassa ja uhraa toistuvasti samoja uhreja, 
jotka eivät koskaan voi poistaa syntejä.  Kristus sen sijaan on uhrannut yhden ai-
noan uhrin syntien vuoksi ja istuutunut ikuisiksi ajoiksi Jumalan oikealle puolelle. 
Tästä lähtien hän odottaa, kunnes hänen vihollisensa pannaan hänen jalkojensa as-
tinlaudaksi, sillä hän on yhdellä ainoalla uhrilla tehnyt pysyvästi täydellisiksi ne, jot-
ka pyhitetään. (11-14)

Kristuksen Golgatan ristillä antama uhri, hänen maahan vuotanut verensä, hänen 
joutumisensa Isän hylkäämänä kantamaan iankaikkisen tulen rangaistuksen ja kuo-
leman ruumiissaan, ovat se ainutkertainen uhri, jonka tuottama siunaus riittää koko 
ikuisuudeksi ja on koko ikuisuuden pelastetun seurakunnan yhä syvenevän ylistyk-
sen syy. Kirkastetussa ruumiissa nyt ylösnoussut Kristus edelleen todellisena ihmi-
senä ja todellisena Jumalan istuu ikuisesti Isän oikealla puolella. Mikään ei tule hän-
tä erottamaan ylipapillisesta ja kuninkaallisesta asemastaan ja tehtävästään oman 
seurakuntansa hyväksi. 

Tulee vielä se päivä, jona hän tulee kukistamaan kaikki vihollisensa. Synti hävite-
tään lopullisesti, niin ettei uudessa maassa ja uudessa taivaassa kukaan tee syntiä. 
Kadotetut sielutkaan eivät voi enää tehdä syntiä, kun he kärsivät oikeudenmukaista 
tuomiotaan Jumalan tulen polttaessa heitä ikuisesti. Tuonela ja kuolema hävitetään, 
Saatana ja kaikki pimeyden enkelit joutuvat kärsimään helvetin tulessa ikuista tuo-
miotaan. Lopullinen ja ikuinen voitto on Kristuksen.

...sillä hän on yhdellä ainoalla uhrilla tehnyt pysyvästi täydellisiksi ne, jotka pyhite-
tään.(14)

Jae 10 osoitti, että meidät on pyhitetty täydellisesti Kristuksen uhrilla. Joku voi nyt 
kysyä, miten täydellistä voi enää pyhittää. Mutta me olemme täydellisiä Kristukses-
sa eli kun Isä katselee meitä, hän näkee meissä Kristuksen täydellisyyden, meille 
aivan omaksi annetun lahjavanhurskauden ja lahjapyhyyden. 

Mutta suhteessamme Kristukseen, me olemme edelleen syntisiä ja syntinen liha, 
joka synnyttää meissä kaikkinaisia himoja ja kiusauksia sekä langettaa meitä niihin, 
asuu yhä meissä. Jumalan Pyhä Henki kuitenkin asuu meissä uskoon tultuamme ja 
alkaa vaikuttamaan meissä Jumalan sanalle kuuliaisuutta ja synnit kuolettavaa pyhi-
tystä sekä rakkauden, rauhaan, ilon ja kärsivällisyyden hedelmiä. Pyhitys tapahtuu 
siten, että katselemalla Jumalan sanan peilistä Kristuksen kasvoja alamme muuttua 
hänen kaltaisuuttaan kohti:
Me kaikki, jotka peittämättömin kasvoin katselemme Herran kirkkautta kuin kuvasti-
mesta,  muutumme  saman  kuvan  kaltaisiksi  kirkkaudesta  kirkkauteen,  niin  kuin 
muuttaa Herra, joka on Henki.  (2. Kor. 3:18)

Pyhitys  päättyy  vasta  ruumiin  ylösnousemuksessa,  jolloin  olemme täysin  vapaat 
synnistä  ja  saamme Jeesuksen ylösnousemusruumiin  kaltaisen olemuksen,  joka 
vastaa täysin sitä kuvaa, jonka Isä näkee meissä jo nyt, kun olemme Kristuksessa.



117

Liitto
Todistaahan sen meille myös Pyhä Henki. Sillä ensin hän sanoo: "Tämä on se liitto, 
jonka minä teen heidän kanssaan näiden päivien jälkeen, sanoo Herra: minä panen 
lakini heidän sydämeensä ja kirjoitan ne heidän mieleensä." Ja sitten: "Heidän syn-
tejään ja laittomuuksiaan minä en enää muista."  Missä nämä on annettu anteeksi, 
siellä ei enää tarvita uhria synnin edestä.(15-18)

Jälleen kerran Raamattu todistaa oman syntymänsä. Koko Vanha testamentti, Jere-
mian kirja mukaan lukien, on Pyhän Hengen antamaa Jumalan puhetta. Aina kun 
lainaamme Raamattua voisimme myös sanoa: ”Näin sanoo Pyhä Henki”. Siksi Raa-
matun  lukemisemme  tulee  tapahtua  nöyryydessä  ja  katseemme  itse  puhujaan 
suunnattuna.

Jeesuksen kertakaikkinen  uhri  takaa yksipuolisen testamenttiliiton,  jonka  Jumala 
meidän kanssamme solmi. Kirjeen kirjoittaja palaa tässä yhteenvedossa samaan 
Jeremian lupaukseen 31:31-32, jota hän käsitteli jo luvussa 8. Siksi meidänkin on 
syytä toistaa uuden liiton ihanaa evankeliumia omalle sydämellemme aivan päivit-
täin samalla kuin saamme jakaa hyvää uutista niillekin, jotka eivät sitä vielä ole otta-
neet vastaan tai jotka eivät ole vielä edes kuulleet sitä:
”Jumala ei muista meidän syntejämme, jotka hän Jeesuksen veren tähden on anta-
nut anteeksi!”  Vaikka me usein kyllä muistamme vielä entiset lankeemuksemme, 
meidän on syytä muistaa ne anteeksi saatuina ja kiittää saamamme armon suuruut-
ta ja Golgatan uhriveren riittävyyttä.

Pietari varoittaa entisissä synneissä märehtimisestä näin:
Pyrkikää juuri  siitä syystä innokkaasti  osoittamaan uskossanne hyveitä,  hyveissä 
ymmärrystä, ymmärryksessä itsehillintää,  itsehillinnässä kärsivällisyyttä,  kärsivälli-
syydessä jumalanpelkoa, jumalanpelossa veljesrakkautta ja veljesrakkaudessa rak-
kautta kaikkia kohtaan. Jos teillä on nämä ja ne yhä enentyvät, ne eivät anna teidän 
olla toimettomia eivätkä hedelmättömiä Herramme Jeesuksen Kristuksen tuntemi-
sessa. Mutta se, jolla ei näitä ole, on sokea ja likinäköinen. Hän on unohtanut puh-
distuneensa entisistä synneistään. (2. Piet. 1:5-9)

Kehotusosa alkaa
Heprealaiskirje  jatkuu  tästä  eteenpäin  kehotusosalla,  jossa  on  kysymys  nimen-
omaan pyhityksestämme. Kehotukset voi helposti tulkita väärin jonkinlaisena uutena 
lakina, jota meidän pitää omalla voimallamme toteuttaa. Mutta siitä ei ole kysymys. 
Pyhitys on Jumalan Hengen vaikutusta. Se perustuu sille, että Kristuksessa olemme 
jo täydellisen pyhät. Jumalan solmima liitto ja hänen antamansa lupaukset tekevät 
pyhityksen mahdolliseksi, vaikkei se olekaan aina helppoa:

Hänen jumalallinen voimansa on lahjoittanut meille hänen tuntemisensa kautta kai-
ken, mitä tarvitaan elämään ja jumalanpelkoon. Hän on kutsunut meidät omalla kirk-
kaudellaan ja voimallaan ja niiden kautta lahjoittanut meille kallisarvoiset  ja mitä 
suurimmat lupaukset, että te niiden avulla tulisitte osallisiksi jumalallisesta luonnosta 
ja pääsisitte pakoon turmelusta, joka maailmassa himojen tähden vallitsee. (2. Piet. 
1:3-4)  



118

Vanhurskauttaminen ja pyhitys
Sekä vanhurskauttaminen että pyhitys ovat Jumalan työtä Kristuksen uhrin perus-
teella ja Jeesuksen veren jatkuvan vaikutuksen seurausta. Molemmissa on kysymys 
samasta Jumalan käsittämättömän suuresta armosta, jonka hän osoitti meitä koh-
taan Kristuksessa. Molempia tarvitaan, mutta on tärkeää nähdä, että pelastusvar-
muutemme ei perustu siihen kuinka hyvin kasvamme pyhityksessä vaan pelkästään 
Kristuksen lahjoittamaan täydelliseen pyhyyteen eli lahjavanhurskauteen. 

Vanhurskautuksen ja pyhityksen suhdetta kuvaa seuraava kaavio:

Jumalan  anteeksiantamus

Tuomarina Isänä

Vanhurskaana tuomiona Voidakseen kasvaa pyhityksessä

iankaikkisen kadotuksen an-
saitsevan

ajallisen kurituksen ansaitsevan

synnin tehneelle syylliselle synnin tehneelle syylliselle

tuomarina toimivalta Isänä toimivalta

Jumalalta Jumalalta

tulee sana tulee sana

tuomiona. nuhteluna.

Se synnyttää syyllisyyden tun-
teen.

Se synnyttää syyllisyyden tun-
teen.

Tuomion kauhun vallassa Isän murehduttamista katuen

Jumalan vihollisena hän antautuu ja Hän tekee lapsena parannuksen 
ja

tunnustaa syntinsä. tunnustaa syntinsä.

Kristuksen ristin tähden Kristuksen ristin tähden

hän saa syntinsä anteeksi. hän saa syntinsä anteeksi.

Hän vapautuu kadotuksen uhasta ja Hän  vapautuu  ajallisesta  kuri-
tuksesta ja

Jumalan kanssa syntyy Jumalan kanssa syntyy

uusi entistä syvempi

suhde. suhde.

Uskoon tulossa vanhurskaana tuomiona iankaikkisen kadotuksen ansaitsevan



119

synnin tehneelle syylliselle tulee tuomarina toimivalta Jumalalta sana tuomiona. Se 
synnyttää syyllisyyden tunteen. Tuomion kauhun vallassa Jumalan vihollisena hän 
antautuu ja tunnustaa syntinsä. Kristuksen ristin tähden hän saa syntinsä anteeksi. 
Hän vapautuu kadotuksen uhasta ja Jumalan kanssa syntyy uusi liittosuhde.

Pyhityksessä uskova kohtaa Isän. Voidakseen kasvaa pyhityksessä ajallisen kuri-
tuksen  ansaitsevan  synnin  tehneelle  syylliselle  Isänä  toimivalta  Jumalalta  tulee 
sana nuhteluna. Se synnyttää syyllisyyden tunteen. Isän murehduttamista katuen 
Hän tekee lapsena parannuksen ja tunnustaa syntinsä. Kristuksen ristin tähden hän 
saa syntinsä anteeksi.  Hän vapautuu ajallisesta  kurituksesta  ja  Jumalan kanssa 
syntyy entistä syvempi suhde.

Sekä vanhurskauttamisessa että pyhityksessä on kysymys syntien anteeksi saami-
sesta. Molemmissa on vaikuttavana syynä Kristuksen vuodattama uhriveri. Edelli-
nen on kertakaikkinen tapahtuma ja se pysyy voimassa iankaikkisuuteen asti. Jäl-
kimmäinen on toistuva prosessi, jossa ihminen saa kasvaa Kristuksen armossa ja 
tuntemisessa. Molemmissa ihmisen kokema syyllisyyden tunne on samanlainen sa-
moin kuin anteeksiantamuksen ilokin. Molemmissa vaikuttava voima tulee Jumalan 
sanan kautta Pyhältä Hengeltä. Mutta pelastusvarmuus voi levätä vain vanhurskaut-
tamisen varassa. Siksi uskon vaelluksessa meidän on toistuvasti palattava siihen ja 
nostettava katseemme ristillä kärsineeseen ja ylösnousseeseen Vapahtajaan. Niin 
tehden saamme päivittäin uuden voiman taistella syntiä vastaan ja elää kuuliaisena 
Jumalan tahdolle.

Entä sinä?
Oletko sinä jo oppinut tuntemaan sellaisen Jumalan, joka Kristuksen täydellisen uh-
rin vuoksi antaa anteeksi kaikki sinun syntinsä ja antaa sinulle elämän yhteyden it-
sensä kanssa? Herra kutsuu sinua taipumaan tunnustamaan sen,  että ansaitset 
tuomion ja kadotuksen. Hän on valmis antamaan sinulle kaiken anteeksi Jeesuksen 
Golgatan uhriveren tähden, kun huudat häntä avuksi: ”Pelasta minut, armahda mi-
nua syntistä, ota minut omaksesi ja tule minun elämäni Herraksi!”

Herra kutsuu sinut tänään uudelleen tunnustamaan kaiken sen, mikä on tahrannut 
omantuntosi, ja omistamaan uuden puhdistuksen ja armon hänen täydellisen uhrin-
sa perusteella. Herra iloitsee sinusta ja haluaa puhdistaa sinut, jotta voisit kantaa 
enenevää hedelmää hänen nimensä kunniaksi.



120

Seurakunta marssilla   Hepr. 10:19-25

19. Meillä on siis, veljet, rohkea luottamus siihen, että Jeesuksen veren kautta meil-
lä on pääsy kaikkeinpyhimpään 
20. uutta ja elävää tietä myöten, jonka hän on vihkinyt meille esiripun, oman lihan-
sa, kautta. 
21. Koska meillä on suuri pappi Jumalan huoneen hallitsijana, 
22.  astukaamme esiin  vilpittömin sydämin,  täydessä uskon varmuudessa,  sydän 
vihmottuna puhtaaksi pahasta omastatunnosta ja ruumis puhtaalla vedellä pestynä. 
23. Pysykäämme horjumatta toivon tunnustuksessa, sillä lupauksen antaja on us-
kollinen. 
24. Pitäkäämme huolta toisistamme rohkaisuksi rakkauteen ja hyviin tekoihin. 
25. Älkäämme jättäkö yhteistä kokoontumistamme, niin kuin muutamien on tapana, 
vaan kehottakaamme toisiamme entistäkin enemmän, kun näette tuon päivän lä-
hestyvän.

Seurakunta marssilla
Millaista on uskovan ihmisen ja kristillisen seurakunnan vaellus? Mihin hän on mat-
kalla? Mikä on hänen ja seurakunnan tehtävä matkan varrella? Kuka on tien pää-
määrään valmistanut? Kuka matkan tekoa viitoittaa ja matkaseuruetta hallitsee? Mi-
ten usko, toivo ja rakkaus nivoutuvat matkantekoon? Näihin aiheisiin siirtyy nyt Hep-
realaiskirjeen kirjoittaja, kun hän lähtee kuvaamaan kohti taivaallista kaikkeinpyhintä 
kohti vaeltavaa seurakuntaa ja soveltaa siihen edelleen kuvaa ilmestysmajasta ja 
temppelistä, joissa on esipiha, pyhä ja kaikkeinpyhin kuitenkin sillä erotuksella, että 
väliverho pyhän ja kaikkeinpyhimmän väliltä on reväisty auki. Näköala pääväärään 
ja pääsy Isä Jumalan luo on avoin.

Seurakunta – Jumalan temppeli 
Kristillinen seurakunta on Jumalan temppeli. Sen pää Jeesus Kristus istuu Isän oi-
kealla puolella. Perille on päässyt jo suuri joukko pelastettuja niin vanhan liiton kuin 
uudenkin puolelta. Jokaisessa tiellä vaeltajassa asuu Pyhä Henki, ja siksi yksittäi-
nen uskova samalla kuin koko pelastettujen seurakunta on Jumalan temppeli Kris-
tuksessa.  Seurakunta  on  maailmasta  ulos  kutsuttujen  joukko,  he  ovat  siirtyneet 
maailman esipihalta sisälle temppelin pyhään osaan. Sen läpi eli  tämän ajallisen 
matkansa loppuun kulkeneina tai Kristuksen toisen tulemisen hetkellä he pääsevät 
lopulliseen päämääräänsä Jumalan kirkastettuun kotiin, jossa Herra Jeesus heitä 
odottaa.

Papisto pyhässä palveluksessa
Täällä ajassa uskova ja seurakunta kulkee siis temppelin pyhän sisällä. Sehän oli 
se paikka, jossa vanhan liiton papit suorittivat pappispalvelustaan. Pietari kuvaa tätä 
pelastettujen uskovien pappispalvelusta seuraavasti:

Rakentukaa itsekin elävinä kivinä hengelliseksi huoneeksi, pyhäksi papistoksi, uhra-
taksenne hengellisiä uhreja, jotka Jeesuksen Kristuksen kautta ovat Jumalalle mie-
luisia. … Te sen sijaan olette valittu suku, kuninkaallinen papisto, pyhä heimo ja 



121

omaisuuskansa julistaaksenne hänen jaloja tekojaan, joka on pimeydestä kutsunut 
teidät ihmeelliseen valoonsa. (1. Piet. 2:5,9) 

Vastaavasti Ilmestyskirja kuvaa, miltä taivaasta katsottuna näyttää yhä maan päällä 
kohti päämäärää vaeltava seurakunta ja miksi se on sellainen kuin on. Perille pääs-
seet laulavat Kristuksen, Teurastetun Karitsan kunniaa:
"Sinä olet arvollinen ottamaan kirjakäärön ja avaamaan sen sinetit,  sillä sinut on 
teurastettu ja sinä olet verelläsi ostanut Jumalalle ihmiset kaikista sukukunnista, kie-
listä, kansakunnista ja kansanheimoista. Sinä olet tehnyt heidät kuningaskunnaksi 
ja papeiksi meidän Jumalallemme, ja he tulevat hallitsemaan maan päällä."  (Ilm. 
5:9-10)

Pappispalvelus  sisältää  siis  Herran  tekojen  julistamista  sekä  toinen  toisellemme 
mutta erityisesti niille, jotka ovat vielä maailmassa esipihan puolella. Kuninkaallisten 
pappien eli uskovien tehtävä on myös uhrata kiitoksen ja ylistyksen sekä rakkauden 
palvelun uhreja Herralle. Myöhemmin heillä tulee olemaan kuninkaallinen hallinta-
valta yhdessä Kristuksen kanssa, kun hän tulee takaisin.

Vapaa pääsy Isän sydämelle
Täällä maan päällä taisteleva seurakunta ei ole vielä perillä, mutta rukouksessa ja 
palvonnassa sillä on Jeesuksen veren tähden täysin vapaa pääsy Isän luokse ja 
seurakunnan  Pään  Jeesuksen  luokse  kaikkeinpyhimpään.  Uskova  ei  ole  tässä 
maailmassa vaeltaessaankaan enää tästä maailmasta vaan kulkee kaiken aikaa py-
hän sisällä. Sen pyhyys on Kristuksen verellä hankittua täydellistä, iankaikkista ja 
kertakaikkista pyhyyttä, joka ympäröi sitä niin kuin ilmestysmajan pyhän telttakan-
gas sen sisällä palvelevia pappeja. Vaeltaessaan pyhän telttakankaan alla uskova 
ja seurakunta haluaa myös Jeesuksen veren puhdistavan vaikutuksen alla pyhittyä 
kohti Kristuksen kuvan kaltaisuutta. 

Nyt kirjeen kirjoittaja haluaa opettaa, millaista tuo seurakunnan vaellus pyhän sisällä 
tulee olla. Hän osoittaa, millä tavalla Pyhä Henki omiaan ja koko taistelevaa ja peril-
le kurottautuvaa seurakuntaa käsittelee saadakseen siitä itselleen käyttökelpoisen, 
hyödyllisen myös muiden pelastukseksi ja Jumalan nimen kunniaksi.

Valmistettu tie
Meillä on siis, veljet, rohkea luottamus siihen, että Jeesuksen veren kautta meillä on 
pääsy kaikkeinpyhimpään uutta ja elävää tietä myöten, jonka hän on vihkinyt meille 
esiripun, oman lihansa, kautta. (19-20)

Tuntemattomassa maastossa kulkeva ihminen tarvitsee kartan ja kompassin löy-
tääkseen oikean tien ja päästäkseen perille. Usein meille opetettiin lapsena, että 
Raamattu on kartta ja omatunto on kompassi.  Niitä seuraten löytää perille! Tosi-
asiassa karttaa ja kompassia paljon turvallisempi ja varmempi tapa löytää on se, 
että joku joka tuntee tien entuudestaan opastaa meitä ja kulkee vierellämme.

Tämä jälkimmäinen tapa on uskovan kristityn tapa, sillä Jeesus sanoo: "Minä olen 
tie, totuus ja elämä. Ei kukaan tule Isän luo muuten kuin minun kauttani.” (Joh. 14:6) 
Herra ei ikään kuin lyö käteemme karttaa ja kompassia ja sano: ”Yritä selvitä näillä 
perille!” Ei, hän itse lähtee ja kulkee koko matkan kanssamme, lahjoittaa voimansa 
ja viisautensa Jumalan sanan kautta Pyhässä Hengessä sydämiimme ja vie meidät 



122

takuuvarmasti perille. Ei olekaan mitään muuta tietä, hän on ainoa vaihtoehto pääs-
tä perille. Toisaalta hän on avoin tie jokaiselle, joka haluaa sitä kulkea. Tielle pääs-
täkseen jokaisen on kuljettava ensin ahtaan portin läpi eli hänen on suostuttava tun-
nustamaan Jumalan osoittama totuus omasta syntisyydestään ja huudettava Jee-
susta avuksi pelastajakseen.

Uusi pelastustie Jeesuksessa korvasi Vanhan testamentin vanhentuneen armota-
louden. Se on viimeinen tie, joka koskaan avataan ihmisille. Ne, jotka eivät mene 
tätä tietä pitkin, sulkevat itsensä pois ikuisiksi ajoiksi. Se on aina vaikuttava, elävä 
tie. Moni kyllä yrittää tulla Jumalan luo omiin suorituksiinsa luottaen, mutta vain Jee-
sus-tiellä voimme tulla Jumalan luo ja elää. Vapahtaja, joka kuoli mutta nousi kuol-
leista, on elävä tie. Hän antaa elämän ja elävän toivon niille, jotka tielle astuvat. Tai-
vaaseen kuljemme ristiinnaulitun Vapahtajan kautta, hänen kuolemansa on meille 
elämän tie. 

Jeesuksen läsnäolo on meille syy siihen, että voimme olla aivan rohkeat ja tietää 
pääsevämme turvallisesti perille, vaikka reitti ei välttämättä ole mitenkään helppo. 
"Monen  ahdistuksen  kautta  meidän  on  mentävä  sisälle  Jumalan  valtakuntaan." 
(Ap.t. 14:22) Ahtaalta portilta eli mielenmuutoksen ja uskossa Jeesukseen turvautu-
misen portilta alkaa kapea tie. Joku on sanonut jopa niin, että ”itse nuo ahdistukset 
ovat tie” tarkoittaen sitä, että jokaiseen vaikeuteen ja ahdistukseen sisältyy myös 
Herran läsnäolon suoma apu. Jeesus on avannut tien meitä varten ja siksi joudum-
me kulkemaan samoin kuin hänkin kuoleman, haudan ja ylösnousemuksen kautta 
perille kaikkeinpyhimpään eli katselemaan kasvoista kasvoihin Herraa ja Isää todel-
lisessa kodissamme.

Kulku Jeesuksen kanssa tiellä edellyttää sitä,että joka päivä joudumme tunnusta-
maan syntisyytemme ja lankeemuksemme mutta saamme myös hänen Golgatalla 
vuotaneen sovintoverensä tähden kaikki  syntimme runsain määrin anteeksi.  Niin 
kuin vanhan liiton teurasuhrin lihan saivat papit syödä, samoin Jeesuksen veri ja 
ruumis on matkaravintona tiellä kohti päämäärää. Seurakunta nauttii ehtoollisen lei-
vässä ja viinissä Jeesuksen veren ja ruumiin yhteys- ja kiitosateriana, anteeksianta-
muksen ja ikuisen elämän lähteenä. Vaellus Jeesuksen kanssa tapahtuu kokonaan 
hänen oman voimansa varassa. Sitä ja lopullista päämääräämme kaikkeinpyhim-
mässä Paavali kuvaa näin:

Tällä voimallaan hän (Jumala) vaikutti Kristuksessa herättäessään hänet kuolleista 
ja asettaessaan hänet istumaan oikealle puolelleen taivaallisissa, ylemmäksi kaik-
kea hallitusta ja valtaa, voimaa ja herruutta ja jokaista nimeä, joka mainitaan, ei vain 
tässä maailmanajassa vaan myös tulevassa. Jumala on alistanut kaiken hänen jal-
kojensa alle ja asettanut hänet kaiken yläpuolelle, pääksi seurakunnalle, joka on hä-
nen ruumiinsa ja täyteytensä, hänen, joka kaiken kaikessa täyttää. (Ef. 1:20-23)

Usko toivo ja rakkaus
Koska meillä on suuri pappi Jumalan huoneen hallitsijana, astukaamme esiin vilpit-
tömin sydämin, täydessä uskon varmuudessa, sydän vihmottuna puhtaaksi pahas-
ta omastatunnosta ja ruumis puhtaalla vedellä pestynä. Pysykäämme horjumatta 
toivon tunnustuksessa, sillä lupauksen antaja on uskollinen. Pitäkäämme huolta 
toisistamme rohkaisuksi rakkauteen ja hyviin tekoihin. (21-24)



123

Uudessa testamentissa toistuu kolmikko usko, toivo ja rakkaus. Tässä kirjeessä se 
löytyy jaksomme jakeissa 21-24 hiukan pitempänä kuin esimerkiksi Paavalin kirjeis-
sä:
Jumalamme ja Isämme edessä me lakkaamatta muistelemme teidän työtänne us-
kossa,  vaivannäköänne  rakkaudessa  ja  kärsivällisyyttänne  toivossa  Herraamme 
Jeesukseen Kristukseen.(1. Tess.  1:3) ja  Mutta koska olemme päivän lapsia,  ol-
kaamme raittiita, ja olkoon pukunamme uskon ja rakkauden haarniska ja kypärä-
nämme pelastuksen toivo. (1. Tess. 5:8)

Korinttolaiskirjeen rakkauden ylistysvirressä se on muodossa: 
Niin pysyvät nyt usko, toivo, rakkaus, nämä kolme. Mutta suurin niistä on rakkaus. 
(1. Kor. 13:13) 
Kolossalaiskirjeessä Paavali myös hiukan laajentaa samaa teemaa:
Me kiitämme aina Jumalaa, Herramme Jeesuksen Kristuksen Isää, kun rukoilemme 
teidän  puolestanne.  Olemmehan  saaneet  kuulla  teidän  uskostanne  Kristukseen 
Jeesukseen ja rakkaudesta, joka teillä on kaikkia pyhiä kohtaan sen toivon perus-
teella, joka on talletettuna teille taivaissa. Tästä toivosta te olette kuulleet jo aiem-
min siinä totuuden sanassa, evankeliumissa, joka tuli teidän luoksenne. (Kol. 1:3-6) 

Ei erillään Jeesuksesta
Missään yhteydessä uskosta ja rakkaudesta ja toivosta ei kuitenkaan puhut erillisinä 
asioina, vaan ne ovat aine sidottuja Jeesuksen Kristuksen persoonaan ja työhön 
Hänen omissaan. On siis vain uskoa Jeesukseen ja Jeesuksessa, rakkautta Jee-
sukselta ja Jeesukseen, toivoa Jeesuksen ilmestymisestä. 

Tänä päivänä näyttää olevan aika yleistä, että uskosta, rakkaudesta ja toivosta pu-
hutaan jonkinlaisina hyvinä ominaisuuksina tai hyveinä, joita ihmisten pitäisi kehittää 
itsessään. Jotenkin kuulostaa siltä, kuin jotenkin hävettäisiin Jeesus-nimeä ja se py-
rittäisiin korvaamaan sanalla usko. Mutta mistään noissa kolmessa ei ole kysymys 
irrallisina asioina. Niitä on vain suhteessa Jeesukseen. Jos Jeesus irrotetaan niistä, 
kysymys on vain ihmisen omasta uskonnollisuudesta, yrityksistä tehdä toisille hyvää 
ja toiveajattelusta. Jeesuksesta irrallaan usko ei vaikuta mitään, se jää pelkäksi ai-
vouskoksi ja on täysin voimaton synnin valtaa vastaan. Aitoa rakkautta ei myöskään 
synny muuten kuin Jeesuksessa ilmestyneen Jumalan rakkauden vastaanottamisel-
la, Jumalan armosta elämisellä. Toivo ilman tarrautumista Jeesuksen paluun tosi-
asiaan, on perusteetonta optimismia, joka romahtaa kuoleman hiipiessä ihmiselä-
mään.

Uskon varmuus
Koska meillä on suuri pappi Jumalan huoneen hallitsijana, astukaamme esiin vilpit-
tömin sydämin, täydessä uskon varmuudessa, sydän vihmottuna puhtaaksi pahasta 
omastatunnosta ja ruumis puhtaalla vedellä pestynä. (21-22)

Uskon varmuus ei ole varmuutta oman uskomme lujuuteen tai kestävyyteen. Jos se 
olisi sitä, usko olisi uskoa itseensä eli uskon irvikuva, itse asiassa epäuskoa. Epäus-
kon olemushan on vahva usko itseensä ja omiin mahdollisuuksiinsa ja siksi Herran 
armon hylkäämistä. Uskon varmuus on varmuutta ylipappi Jeesuksen tekojen riittä-
vyydestä, kun hän vuodatti oman uhriverensä puolestamme ja astui Isän oikealle 



124

puolelle ja sieltä käsin hallitsee omaa huonettaan eli seurakuntaa. Se on täällä al-
haalla temppelin pyhässä osassa marssilla kohti kaikkeinpyhintä ja taivaassa jo pe-
rille päässeiden riemuitsevassa joukossa. 

Koska joka askeleella edessämme aukeaa avoin tie suoraan Isän sydämelle Jee-
suksen poistettua väliverhon pyhän ja kaikkienpyhimmän välillä, meidän tulee vael-
taa valossa ja tunnustaa rehellisesti  lankeemuksemme, laiminlyöntimme ja kaikki 
syntimme sitä mukaan kuin totuuden valo ne paljastaa. Välittömästi saamme myös 
turvata  Jeesuksen  veren  puhdistavaan  voimaan  omistaen  hyvän  omantunnon. 
Saamme olla täysin varmat, että Jeesuksen veri riittää syvimpiin lankeemuksiimme. 

Uskovan vaellus on toistuvaa, päivittäistä astumista Isän Kaikkivaltiaan ja Herran 
Jeesuksen Kristuksen kasvojen eteen. Vaikka emme ole vielä taivaassa vaan tä-
hyämme kohti sitä, jokaisella askeleella pääsemme silti uskon silmin jo nyt katsele-
maan esiripun toiselle puolelle. Saamme kuulla Herran puheen sanassa ja saamme 
avata rukouksessa koko sydämemme suurelle Ylipapillemme.

Ruumis puhtaalla vedellä pestynä
Mitä tarkoittaa ilmaisu ”ruumis puhtaalla vedellä pestynä”? Herra on toki kiinnostu-
nut meidän henkilökohtaisesta hygieniastamme ja siitä, että riittävällä peseytymisel-
lä pidämme siitä huolen. Mutta viittaus ruumiin pesemisestä puhtaalla vedellä kos-
kee ennen kaikkea sitä, että ennen temppelin tai ilmestysmajan pyhään osaan astu-
mista pappien tuli peseytyä huolellisesti. Näin ollen se on yleensä ymmärretty viit-
taamaan kristilliseen kasteeseen, jossa syntinsä ensi kertaa tunnustanut saa armon 
ja puhtauden sekä osallisuuden uuteen elämään Pyhässä Hengessä niin kuin Pieta-
ri helluntaina julisti:
"Kääntykää, ja ottakoon kukin teistä kasteen Jeesuksen Kristuksen nimeen syntien-
ne anteeksi saamiseksi, niin te saatte Pyhän Hengen lahjan. Sillä teille tämä lupaus 
kuuluu ja teidän lapsillenne ja kaikille, jotka ovat kaukana, ketkä ikinä Herra, meidän 
Jumalamme, kutsuu." (Ap.t. 2:38-39)

Joka kerta kun Jeesuksen veren armosta saamme syntimme ja matkavikamme an-
teeksi palaamme kasteessa uskon kautta saamaamme lahjaan, Jeesuksen lahja-
vanhurskauteen ja varmuuteen siitä, että vaellamme kaiken aikaa Kristuksen kerta-
kaikkisella uhrilla täydellisesti pyhitettyinä kohti päämääräämme.

 
Toivon tunnustus

Pysykäämme horjumatta  toivon tunnustuksessa, sillä lupauksen antaja on uskolli-
nen. (23)

Kristityn toivo ei ole toiveajattelua siitä, että ”kaikki kuitenkin lopulta järjestyy”. Kristi-
tyn toivolla on aivan selkeästi määritelty sisältö, jonka Jumala on meille ilmoittanut 
Sanassaan. Se sisältää Jeesuksen paluun maan päälle kokoamaan oman seura-
kuntansa luokseen, viimeisen tuomion, jossa kaikki synti käsitellään, vääryyttä kär-
sineet saavat oikeutta, väärintekijät rangaistaan ja jo ajassa pelastuksen saaneille 
avautuu uusi taivas ja uusi maa ikuisesti Isän ja Kristuksen ihmeellisessä valtakun-
nassa. Uskova kristitty tietää, että niin tulee tapahtumaan ja hän tarttuu Jumalan an-
tamiin  lupauksiin,  koska tietää aiempien Jeesuksen suorittamien pelastustekojen 
perusteella, että Herra on uskollinen.



125

Nyt kirjeen kirjoittaja haluaa meidän tarttumaan lujasti toivomme tunnustukseen, sil-
lä matkanteko täällä ajassa voi helposti lannistaa myös uskovan. Tunnustuksemme 
on kiteytetty esimerkiksi apostoliseen uskontunnustukseen, joka kuuluu näin:

Minä uskon Jumalaan, Isään, Kaikkivaltiaaseen, taivaan ja maan Luojaan, ja Jee-
sukseen Kristukseen,  Jumalan ainoaan Poikaan,  meidän Herraamme, joka sikisi 
Pyhästä Hengestä, syntyi neitsyt Mariasta, kärsi Pontius Pilatuksen aikana, ristiin-
naulittiin, kuoli ja haudattiin, astui alas tuonelaan, nousi kolmantena päivänä kuol-
leista, astui ylös taivaisiin, istuu Jumalan, Isän, Kaikkivaltiaan, oikealla puolella ja on 
sieltä tuleva tuomitsemaan eläviä ja kuolleita, ja Pyhään Henkeen, pyhän yhteisen 
seurakunnan,  pyhäin yhteyden, syntien anteeksiantamisen,  ruumiin ylösnousemi-
sen ja iankaikkisen elämän. 
 
Uskontunnustuksestamme kiinni  pitäminen sisältää  sen,  että  omaksumme kaikki 
evankeliumin totuudet, tartumme niihin ja säilytämme niistä otteen kaikkia kiusauk-
sia ja vastustusta vastaan. Hengelliset vihollisemme tekevät kaikkensa riistääkseen 
käsistämme uskomme, toivomme, pyhyytemme ja lohdutuksen, mutta meidän on pi-
dettävä kiinni uskostamme parhaana aarteenamme.

Meidän on tehtävä tämä niin, ettemme lähde epäilemään, kiistelemään ja pyöriske-
lemään luopumuksen kiusauksen kanssa. Kun olemme kerran päässet armoliittoon 
Jumalan ja sielujemme välillä, meidän on oltava järkkymättömiä. Ne, jotka alkavat 
epäröidä kristillisen uskon ja käytännön asioissa, ovat vaarassa luopua. Herran us-
kollisuus innostaa ja rohkaisee meitä olemaan uskollisia. Saamme luottaa enem-
män hänen meille antamiinsa lupauksiin kuin lupauksiimme hänelle. Siksi saamme 
taisteluissamme pyytää hänen armonsa apua, jonka hän on uskollisesti luvannut 
meille antaa oikealla ajalla avuksemme.

Tunnustus sisältää myös sen, että sanallisesti kerromme niin Herralle itselleen kuin 
ympärillä oleville ihmisillekin, mitä sydämessämme uskomme. Uskontunnustus on 
sekä Jumalan suurien pelastustekojen ylistystä että evankeliumin julistusta. Paavali 
kirjoittaa siitä:
Jos sinä siis tunnustat suullasi Jeesuksen Herraksi ja uskot sydämessäsi, että Ju-
mala on herättänyt hänet kuolleista, niin sinä pelastut, sillä sydämen uskolla tullaan 
vanhurskaaksi ja suun tunnustuksella pelastutaan. (Room. 10:9-10)

Rohkaisu rakkauteen
Pitäkäämme huolta toisistamme rohkaisuksi rakkauteen ja hyviin tekoihin. (24)

Uskovan elämä ei ole yksityinen projekti. Sitä on tarkoitus elää yhdessä seurakun-
nan kanssa. Meillä on kaikilla suuri kiusaus itsekkääseen elämään ja siksi tarvit-
semme toinen toistemme rohkaisua ja Jumalan sanan kehotuksia osoittaa rakkaut-
ta. 

”Rakasta  lähimmäistäsi  niin  kuin  itseäsi!” Omista  tarpeistamme käsin  tiedämme 
sen, millaisia ovat toisten ihmisten tarpeet. Kun esimerkiksi meille tulee nälkä, tie-
dämme hyvin, miltä muistakin tuntuu heidän ollessaan nälissään. Silloin tehtäväm-
me on käydä täyttämään toisten tarpeita. Se ei tarkoita, ettemme itse saisi myös 
syödä, vaan sitä, että rakkaudessa annamme ensin toisten nälkäisten saada osan-



126

sa ja syömme sitten heidän kanssaan. Niinhän esimerkiksi äidinrakkaus toimii lap-
siinsa nähden: Lapset saavat ensin ja vasta sitten äiti syö. Itsekäs toimii päin vas-
toin, ottaa ensin ja muuta saavat sen, mikä sattuu olemaan vielä jäljellä.

Seurakunnassa meidän tulee ottaa toisemme huomioon ja rohkaista esimerkilläm-
me rakkautta ja hyviä tekoja. Kristuksen rakkaudesta osallisina meidän etuoikeute-
namme  on  osoittaa  hellästi  huomiota  ja  välittää  toinen  toisistamme.  Tiedämme 
omasta kokemuksestamme, että meillä kaikilla on heikkouksia ja kiusauksia. Siksi 
rohkaisun tulee tapahtua hellästi, ei moittien, eikä herättäen vihaa. 

Rakkaudessa ja hyvissä teoissa on aina kysymys omastaan pois antamista, ja sii-
hen liittyy aina taistelu omaa itsekästä luontoa vastaan. Siksi aito rakkaus ja puhtail -
la motiiveilla suoritetut hyvät työt ovat Jumalan lahja meille eikä oma suorituksiam-
me. Hyvät työt eivät lisää pelastukseemme mitään, se on kokonaan ja vain Jumalan 
täydellinen lahja. Mutta rakkautta osoittamalla ja hyvillä teoilla voimme kirkastaa Ju-
malan meihin kohdistuvaa rakkautta muille. Paavali kirjoittaa näin:
Sillä me olemme hänen tekonsa, luodut Kristuksessa Jeesuksessa niitä hyviä töitä 
varten, jotka Jumala on ennalta valmistanut, vaeltaaksemme niissä. (Ef. 2:10)

Seurakunnan kokoontumiset
Älkäämme jättäkö  yhteistä  kokoontumistamme,  niin  kuin  muutamien  on  tapana, 
vaan kehottakaamme toisiamme entistäkin enemmän, kun näette tuon päivän lä-
hestyvän. (25)

Korona-aikana monet seurakunnat Suomessa ja muualla maailmassa sulkivat oven-
sa ajatellen sillä tavalla torjuvansa epidemian leviämistä ja osoittaa vastuullisuut-
taan toisten ihmisten elämästä. Myöhemmin on kyllä myönnetty, että toimenpiteet 
olivat yliampuvia. Oli kuitenkin seurakuntia, jotka taistelivat kokoontumisvapauden 
puolesta aina siihen asti, että joutuivat viranomaisten hampaisiin myös ”vapaassa 
lännessä”. Ovensa auki pitäneet seurakunnat perustelivat päätöstään sillä, että Ju-
malan sana selkeästi kehottaa ja käskee uskovia kokoontumaan yhteiseen jumalan-
palvelukseen. Lisäksi ihmisille on tärkeämpää päästä osalliseksi iankaikkisesta elä-
mästä evankeliumin sanan kautta kuin pysyä pelkästään terveenä tässä ajallisessa 
elämässä. Kokoontumisen tärkeys näkyy myös siinä, että niissäkin maissa, missä 
evankeliumin julistaminen on kielletty ja joissa kristittyjä vainotaan, he haluavat tulla 
kokoon jopa keskiyöllä saadakseen kuulla Jumalan sanaa ja rohkaistuakseen us-
kossa.

Jo alkuseurakunnan aikana oli niitä kristittyjä, jotka vainon pelosta pyrkivät välttä-
mään yhteisiä kokoontumisia. Siksi jo silloin ja yhtä lailla nyt on tarpeen korostaa 
sitä, ettemme hylkäisi oman raamatullisen seurakuntamme kokoontumista. Kristuk-
sen tahto on, että hänen opetuslapsensa kokoontuisivat yhteen, joskus yksityisem-
min keskustelemaan ja rukoilemaan ja säännöllisesti osallistumaan jumalanpalve-
luksiin. Kristillisiä kokoontumisia tarvitaan Jumalan palvontaa ja keskinäistä rakentu-
mista varten. Pyhien yhteys on suuri apu ja etuoikeus ja keino pysyä lujana ja sin-
nikkäänä. 



127

Yhteen tullessamme saamme kehottaa itseämme ja toisiamme, varoittaa itseämme 
ja toisiamme luopumuksen synnistä ja vaarasta. Keskinäinen rohkaisu ja myös nuh-
telu rakkauden hengessä on välttämätöntä pysyäksemme uskollisena Herran seu-
raajina matkalla kohti lopullista kotia.

Yhteisten kokoontumisten syvin merkitys on kuitenkin siinä, että Jeesus Kristus tu-
lee pian takaisin. Herran päivä lähestyy askel askeleelta. Silloin kaikki uskovat kai-
kilta maailman kulmilta kootaan yhteen yhdeksi iankaikkiseksi Kristuksen morsia-
meksi. Alkavat Teurastetun Karistan ihmeelliset häät. Kirkastettu seurakunta saa yh-
tyä Isän edessä Jeesukseen Kristukseen. Temppelin kaikkeinpyhin levittäytyy koko 
uuden maan ja uuden taivaan suuruiseksi. Saamme viettää Herran kanssa koko 
ikuisuuden hänen temppelissään ja hänen temppelinään. 

Jokaisen paikallisseurakunnan jumalanpalvelus on tarkoitettu ikään kuin Jeesuksen 
toisen tulemisen kenraaliharjoitukseksi.  Saamme kuulla jo nyt Herran rakastavaa 
puhetta Sanan kautta Pyhässä Hengessä. Herra lohduttaa ja parantaa ja puhdistaa 
meitä synnistä lopullista kirkastumista varten ja saamme opetella ylistämään Heraa. 
Saamme jo ennakoiden maistaa tulevan hääjuhlan ateriaa ehtoollisessa. Yhteinen 
kokoontuminen on tarkoitettu juhlaksi Herran edessä odottaessamme lopullista rie-
mua.

Entä sinä?
Kuulutko sinä pyhään ja kuninkaalliseen papistoon, joka Kristuksen veren puhdis-
taman ja hänen täydellisen pyhyytensä turvaamana kulkee kohti suuren toivon täyt-
tymistä, taivaallista kaikkeinpyhintä? Herra kutsuu sinua sanassaan. Avaa sydämesi 
totuudelle, jonka hän paljastaa sydämesi tilasta ja huuda häneltä armoa sillä perus-
teella, että Jeesus on jo Golgatan ristillä sovittanut syntisi. Pyydä häntä tulemaan 
Herraksesi hallitsemaan sydäntäsi. Saat silloin osaksesi elämän Pyhässä Hengessä 
ja pääsyn kirkkauden valtakuntaan.

Sinua kutsutaan pitämään kiinni edessäsi olevasta toivosta ja antamaan tunnustuk-
sesi siitä Herrasta, jonka tunnet. Herra kutsuu sinua suorittamaan tänäänkin pappis-
tehtävääsi julistaa hänen suuria tekojaan ja osoittaa veljesrakkautta ja tehdä hyviä 
tekoja hänen nimensä kunniaksi.



128

Varoitus ja rohkaisu    Hepr. 10:26-39

26. Jos me tahallamme jatkamme synnin tekemistä päästyämme tuntemaan totuu-
den, ei ole enää uhria meidän syntiemme tähden 
27. vaan kauhea tuomion odotus ja tulen kiivaus, joka syö vastustajat. 
28. Joka hylkää Mooseksen lain, sen on armotta kuoltava kahden tai kolmen todis-
tajan sanan nojalla. 
29. Kuinka paljon ankaramman rangaistuksen ansaitseekaan mielestänne se, joka 
tallaa jalkoihinsa Jumalan Pojan, pitää epäpyhänä liiton veren, jossa hänet on pyhi-
tetty, ja pilkkaa armon Henkeä! 
30. Mehän tunnemme hänet, joka on sanonut: "Minun on kosto, minä olen maksa-
va", 
ja vielä: "Herra on tuomitseva kansansa." 
31. Kauhistuttavaa on langeta elävän Jumalan käsiin. 
32. Muistakaa menneitä päiviä, jolloin te valoon päästyänne kestitte monet kärsi-
mysten aiheuttamat kamppailut. 
33. Toisaalta teitä häpäistiin ja ahdistettiin kaikkien katsellessa, toisaalta taas olitte 
niiden kohtalotovereita, jotka kokivat samaa. 
34. Te kärsitte yhdessä vankien kanssa ja iloiten hyväksyitte omaisuutenne ryöstön, 
sillä te tiesitte, että teillä on parempi omaisuus, joka pysyy. 
35. Älkää siis heittäkö pois rohkeuttanne, jonka palkka on suuri, 
36. sillä te tarvitsette kestävyyttä, että täyttäisitte Jumalan tahdon ja saisitte sen, 
mikä on luvattu. 
37. Vielä vähän aikaa, aivan vähän, niin saapuu se, joka on tuleva, eikä hän viivyt-
tele. 
38. Minun vanhurskaani elää uskosta, mutta jos hän vetäytyy pois, ei minun sieluni 
mielly häneen. 
39. Me emme ole kuitenkaan niitä, jotka vetäytyvät pois ja joutuvat kadotukseen, 
vaan niitä, jotka uskovat sielunsa pelastukseksi.

Myönteisyys ja kielteisyys
Elämme Suomessa aikaa, jossa kaikki asiat pitäisi esittää mahdollisimman myöntei-
sellä tavalla, jotta viesti menisi perille. Japanilaisessa kulttuurissa asia on viety vielä 
hiukan pidemmälle, niin että kielteisetkin asiat pitää ilmaista myönteisesti, tosin niin 
että kuulija ymmärtää asian kielteiseksi. Suomalaisia saattaa siellä harmittaa suo-
ruuden puute. Tietyllä alueella maassamme osataan olla töksähtävänkin suorapu-
heisia. Sosiaalisessa mediassa tosin nykyään ja lisääntyvässä määrin muuallakin 
suora kielteisyys jopa häpeämättömän ruma kielenkäyttö on tullut ongelmaksi.

Jeesus  oli  julkisessa  toiminnassaan  erittäin  suorapuheinen  ja  käytti  usein  jopa 
enemmän kielteistä puhetta kuin myönteistä. Hän esimerkiksi varoitti enemmän ih-
misiä  joutumasta  iankaikkiseen  kadotukseen  kuin  rohkaisi  heitä  tavoittelemaan 
ikuista elämää, vaikka hän ennen kaikkea halusi ihmisten uskomalla evankeliumin 
pelastuvan.  Mutta  kun  se  edellytti  totuuteen  tulemista,  syntiensä  tunnustamista, 
Jeesus ei kaihtanut käyttää hyvinkin kielteisiä ilmaisuja.



129

Heprealaiskirjeen kirjoittaja seuraa Jeesuksen tapaa sekä varoittaen että rohkaisten 
hyvin suoralla tavalla. Toisaalta kirje kuvaa silmiemme eteen Kristuksen ylipappina 
ja kuninkaana, syntimme sovittajana ja puolestapuhujanamme, mutta toisaalta se 
toistuvasti  varoittaa  uskossaan penseyden valtaan ajautunutta  seurakuntaa kau-
heista  seurauksista,  mitkä  luopuminen ja  palaaminen entiseen elämään tulisivat 
tuomaan mukanaan. Varoitus alkaa heti toisesta luvusta, voimistuu kuudennessa ja 
täsmentyy tämänhetkisessä jaksossamme ja huipistuu lopulta 12. luvun lopussa. 
Kaikkiin varoituksiin sisältyy samalla kuvausta siitä, miten pyhä Jumala kunniassaan 
on ja miten syvästi  hän vihaa kaikkea syntiä vaikka haluaakin pelastaa jokaisen 
syntisen, joka syntinsä tunnustaen kääntyy häneltä armoa anomaan Jeesuksen uh-
rivereen vedoten.

Tahallinen synnin harjoittaminen
Jos me tahallamme jatkamme synnin tekemistä päästyämme tuntemaan totuuden, 
ei ole enää uhria meidän syntiemme tähden vaan kauhea tuomion odotus ja tulen 
kiivaus, joka syö vastustajat. (26-27)

Vuoden 1938 käännös ”jos me tahallamme teemme syntiä”  on ajanut aika monia 
uskovia epätoivon partaalle, kun he ovat nähneet oman syntisen luontonsa jatku-
vasti kiusaavan heitä kaikenlaisiin synteihin ja he tajuavat kuin usein he aivan tahal-
laan  lankeavat  niihin  ja  joutuvat  katumaan  syvästi  tekojaan  ja  laiminlyöntejään. 
Käyttämäni Raamattu Kansalle ”tahallamme jatkamme synnin tekemistä”  käännös 
huomioi  kuitenkin  kreikankielen  verbimuodon,  joka  tarkoittaa  jatkuvaa  tekemistä 
eikä yksittäisiä lankeemuksiamme. Jokainen uskova ”saa kaikki  syntinsä runsain 
määrin joka päivä anteeksi” niin kuin Luther kirjoittaa edellyttäen, että hän langet-
tuaan tunnustaa syntinsä ja Jeesuksen veressä pyytää niitä anteeksi. Ehdoin tah-
doin tapahtuva synnin harjoittaminen ilman halua tehdä synnistä parannusta, kun 
on sen tajunnut Jumalan sanan perusteella, johtaa uskovan ihmisen paatumuksen 
tilaan. Siitä Jumala sanallaan pyrkii  häntä herättelemään, jotta hän palaisi uskon 
tielle. 

Asiasta on hyvinä esimerkkeinä muun muassa se, mitä Herra Jeesus kirjoitti Ilmes-
tyskirjassa seurakunnille, jotka olivat syntyneet väkevän herätyksen keskellä, mutta 
jotka 30 vuotta myöhemmin olivat osin vaipuneet penseyteen tai jopa lähes kuollee-
seen tilaan ulkoisen toiminnan edelleen pyöriessä:
Herää valvomaan ja vahvista jäljelle jääneitä, niitä, jotka olivat jo kuolemaisillaan, 
sillä minä en ole havainnut tekojasi täydellisiksi Jumalani edessä. Muista siis, mitä 
olet saanut ja kuullut, noudata sitä ja tee parannus. Jos et valvo, minä tulen kuin va-
ras, etkä sinä tiedä, millä hetkellä minä tulen luoksesi. (Ilm. 3:2-3)

Hirveä tuomio
Nyt on syytä muistaa, että kirje on lähetetty nimenomaan seurakunnille, jotka olivat 
tulleet tuntemaan totuuden. Uskovat siis tunsivat totuuden omista synneistään ja to-
tuuden Jeesuksen valmistamasta Golgatan sovitustyöstä. He olivat myös ottaneet 
armon vastaan. Mutta käännyttyään takaisin maailmaan ja alettuaan tietoisesti har-
joittaa syntejä, joita ennen olivat tehneet parannusta, he joutuivat käsittämättömän 
suureen vaaraan, sillä tällaisten syntien puolesta ei ole enää uhria, ei ole toista Kris-
tusta, joka tulisi pelastamaan sellaisia syntisiä, koska he tekevät syntiä sitä viimeis-
tä ja ainoaa parannuskeinoa vastaan, joka ihmisille on tarjolla.



130

On huomattava, että edellisessä jakeessa kirjoittaja puhuu niistä, jotka ovat jättä-
neet oman seurakuntansa kokoontumisissa käymisen pois. Vaikka hän ei ajattele, 
että kirjeen saajat olisivat joutuneet jo tähän kauheaan paatumuksen tilaan, hän va-
roittaa koko seurakuntaa. Seurakuntayhteydestä pois vetäytyneet olivat osaksi jo 
palailleet entisen juutalaisen temppelipalvelun puoleen ehkä siksi, että siten he vält-
tivät vainoa, koska juutalaisilla oli vielä silloin Rooman valtakunnassa erityisoikeus 
harjoittaa uskontoaan ja kieltäytyä palvomasta keisaria jumalan. Vanha suola oli al-
kanut maistua. Vastaavassa tilanteessa olivat Galatian seurakunnat, joille Paavali 
joutui kirjoittamaan kovat sanat:
Vakuutan vielä jokaiselle ihmiselle, joka ympärileikkauttaa itsensä, että hän on vel-
vollinen täyttämään koko lain. Te olette joutuneet eroon Kristuksesta, te, jotka yrität-
te lain avulla tulla vanhurskaiksi. Te olette langenneet pois armosta. Mutta me odo-
tamme Hengessä uskon kautta sitä vanhurskautta, jota toivomme. (Gal. 5:3-5) 

Niin Paavali kuin Heprealaiskirjeen kirjoittaja näkivät sen hirvittävän vaaran, mihin 
seurakunnat olivat joutuneet ja siksi molemmat halusivat palauttaa ne takaisin aidon 
parannuksen ja armossa elämisen tielle.

Kirjoittaja varoittaa siitä täydellisestä tuhosta, joka odottaa kaikkia itsepäisiä luopioi-
ta kuoleman ja tuomion hetkellä, kun Tuomari suuntaa heitä vastaan tulisen vihan, 
joka kuluttaa vastustajansa.  Heidät  tuomitaan kuluttavaan tuleen ja  ikuiseen pii-
naan. Tästä kauheasta kohtalosta Jumala antaa joillekin luopioille jo maan päällä ol-
lessaan pelottavan aavistuksen omassatunnossaan, kauhistuttavan odotuksen sitä 
kohtaan ja epätoivon siitä, että he koskaan pystyisivät kestämään tai välttämään si-
tä.

Tuomio saadun valon mukaan
Joka hylkää Mooseksen lain, sen on armotta kuoltava kahden tai kolmen todistajan 
sanan nojalla. Kuinka paljon ankaramman rangaistuksen ansaitseekaan mielestän-
ne se, joka tallaa jalkoihinsa Jumalan Pojan, pitää epäpyhänä liiton veren, jossa hä-
net on pyhitetty, ja pilkkaa armon Henkeä! (28-29)

Viimeinen tuomio, joka kohdistuu pelastuksen hylänneisiin syntisiin, perustuu siihen 
valoon, jonka ihmiset ovat eläessään maan päällä saaneet. Ne, jotka tietämättään 
tekevät syntiä saavat pienemmän rangaistuksen kuin ne, jotka tietoisesti rikkovat 
Jumalaa vastaan. 

Pakanat, jotka eivät koskaan saaneet kuulla evankeliumia, tuomitaan yleisen ilmoi-
tuksen valon mukaan:
Kun pakanatkin, joilla ei ole lakia, tekevät luonnostaan, mitä laki vaatii, niin he, vaik-
ka heillä ei lakia olekaan, ovat itse itselleen laki. Näin he osoittavat, että lain vaati-
mukset on kirjoitettu heidän sydämeensä, kun heidän omatuntonsakin todistaa ja 
heidän ajatuksensa yhdessä syyttävät tai myös puolustavat heitä sinä päivänä, jona 
Jumala minun julistamani evankeliumin mukaisesti tuomitsee ihmisten salaisuudet 
Kristuksen Jeesuksen kautta. (Room. 2:14-16) 
Jokainen ihminen tietää omantuntonsa todistuksen perusteella ansaitsevansa tuo-
mion kuoleman jälkeen ja siksi ihmiset pelkäävät kuolemaa ja monet yrittävät va-
kuutella itselleen, että kuoleman on kaiken loppu, koska tuomio pelottaa.



131

Juutalaiset, joilla on Vanha testamentti ja Mooseksen laki, mutta eivät sitä noudatta-
neet, saavat kovemman tuomion teoistaan kuin pakanat, joiden saama valo oli him-
meämpi kuin heidän: Jumala ei katso henkilöön. Kaikki, jotka ovat tehneet syntiä il-
man lakia, myös hukkuvat ilman lakia, ja kaikki, jotka lain alaisina ovat tehneet syn-
tiä, tuomitaan lain mukaan. Eiväthän lain kuulijat ole vanhurskaita Jumalan edessä, 
vaan lain noudattajat julistetaan vanhurskaiksi. (Room. 2:11-13)

Kaikkein  kauhein  osa on kuitenkin  niillä  entisillä  kristityillä,  jotka olivat  päässeet 
maistamaan Jumalan armoa Kristuksen sovitustyön tähden, mutta jotka sen jälkeen 
kääntyvät Herraa vastaan tahallisessa synnin harjoittamisessa ja polkien jalkoihinsa 
liiton veren ja pilkanneet Pyhää Henkeä. 

Tavallisen ihmisen jalkoihin tallaaminen osoittaa sietämätöntä röyhkeyttä, kunnialli-
sen henkilön kohteleminen tuolla halpamaisella tavalla on sietämätöntä, mutta tällai-
nen kohtelu Jumalan Pojalle, joka itse on Jumala, on oltava suurin vihastumisen 
aihe, hänen persoonansa jalkoihin tallaaminen, kieltämällä hänen olevan Messias, 
hänen jalkoihin tallaaminen likana, sopimattomana. Mikä rangaistus voi  olla liian 
suuri sellaisille ihmisille?

Luopiot pitävät epäpyhänä Kristuksen verta, jolla luopio pyhitettiin eli kastettiin, nä-
kyvästi vihittiin uuteen liittoon kasteen kautta ja päästettiin Herran ehtoolliselle. Luo-
piot olivat aiemmin näyttäneet pitävän Kristuksen verta suuressa arvossa, mutta al-
kavatkin pitää sitä epäpyhänä, ei sen parempana kuin pahantekijän verta, vaikka 
sen jokainen pisara on äärettömän arvokas.

On huomattavaa, että nyt  Jumalan kolmannesta persoonasta käytetään ilmaisua 
”armon Henki”. Pyhä Henki tuo evankeliumin sanan kautta ihmissydämeen Jumalan 
armon. Pyhä Henki puhuu ihmiselle evankeliumin sanan kautta ja tarjoaa Kristuksen 
veressä pelastusta. Joka pilkkaa Henkeä torjuu lopullisesti Jumalan tarjoaman ar-
mon ja pelastuksen, hän sulkee ja paaduttaa sydämensä silta ainoalta pelastustiel-
tä, joka on ihmiselle valmistettu. Niin hän jää ikuisen tuomion alle.

Jumala vihollisena
Mehän tunnemme hänet, joka on sanonut: "Minun on kosto, minä olen maksava", ja 
vielä: "Herra on tuomitseva kansansa." Kauhistuttavaa on langeta elävän Jumalan 
käsiin. (30-31)

Sanalla kosto on suomenkielessä erittäin vahva kielteinen tunnesisältö, mutta Raa-
matussa se, tarkoittaa oikeudenmukaista rangaistusta palkkaa pahuudesta. Ran-
gaistus on ainoa tapa sovittaa synti ja poistaa vääryys. Oikea rangaistus on siksi oi-
keuden toteuttamista. Kadotus on oikeudenmukainen rangaistus eikä siellä kukaan 
voi enää tehdä syntiä. Se on Jumalan pyhä tuli, jossa sinne joutuva saa täydellisesti 
ansaitsemansa rangaistuksen tekemistään synneistä ja laiminlyönneistään. Juma-
lan antama tuomio on täydellinen.

Ihmisen pelastuksessa ei ole kysymys vain vapautumisesta synnin syyllisyydestä 
Kristuksen sovitustyön tähden vaan myös ja jopa ennen kaikkea pelastumisesta Ju-
malan vihan alta. Synnissä syntyneiden ihmisten päällä lepää Jumalan viha, jonka 
voi poistaa vain Jeesuksen sovitustyö ristillä:



132

Joka uskoo Poikaan, sillä on iankaikkinen elämä. Mutta joka ei ole kuuliainen Pojal-
le, ei ole näkevä elämää, vaan Jumalan viha pysyy hänen päällään. (Joh. 3:36) 

Usein kuulee sanottavan, että Jumala vihaa syntiä, mutta rakastaa syntistä ihmistä. 
Ajatukseen sisältyy kuitenkin sellainen harha, että synti olisi ikään kuin syöpäkas-
vain tai tauti, joka on erillinen ihmisestä ja joka siksi voidaan myös poistaa ja paran-
taa. Vaikka synti ei ole alkuperäistä ihmisen luomisessa, se on tunkeutunut niin sy-
dämeemme ja elämäämme, että me itse teemme syntiä omalla persoonallamme ja 
olemme kokonaan vastuussa siitä mitä teemme. Siksi synnin tekijä on Jumalan vi-
han alla. 

Oikeampi tapa olisi sanoa, että Jumala vihaa syntiä ja ihmistä, joka tekee syntiä, 
mutta saman aikaisesti hän Kristuksen tähden rakastaa syntistä ihmistä ja tahtoo 
pelastaa hänet synnin, kuoleman ja Saatanan vallasta ja oman vihansa alta armon 
alle, rakkauden ja totuuden valtakuntaan. Jumalan viha syntiä ja syntistä ihmistä 
kohtaan juontaa hänen pyhästä rakkaudestaan. Jos hän jättäisi synnin ja vääryyden 
tuomitsematta ja rankaisematta, kukaan vääryyden uhri ei voisi saada oikeutta ja 
koko maailmanhistoria päättyisi synnin, kuoleman ja Saatanan riemuvoittoon. 

Kauheinta mitä ihmiselle voi tapahtua on jäädä Jumalan vihan alle hänen pyhyyten-
sä tulen liekkien keskelle. Jeesus varoittaa:
Älkää pelätkö niitä, jotka tappavat ruumiin mutta eivät voi tappaa sielua. Pelätkää 
ennemmin häntä, joka voi sekä sielun että ruumiin hukuttaa helvettiin. (Matt. 10:28)

Mikä rangaistus voi olla ankarampi kuin kuolla ilman armoa? Vastaan: Kuolla pois 
armosta, armosta ja laupeudesta, halveksimalla niiitä. Kuinka kauhea onkaan tilan-
ne, kun ei vain Jumalan oikeudenmukaisuus, vaan myös hänen väärinkäytetty ar-
monsa ja laupeutensa vaativat kostoa!

Muistele menneitä!
Muistakaa menneitä päiviä, jolloin te valoon päästyänne kestitte monet kärsimysten 
aiheuttamat kamppailut. Toisaalta teitä häpäistiin ja ahdistettiin kaikkien katsellessa, 
toisaalta taas olitte niiden kohtalotovereita, jotka kokivat samaa. Te kärsitte yhdessä 
vankien kanssa ja iloiten hyväksyitte omaisuutenne ryöstön, sillä te tiesitte, että teil-
lä on parempi omaisuus, joka pysyy. (32-34)

Japanissa on eräs hengellinen laulu, joka alkaa: ”Laskekaamme kaikki saamamme 
Herran armon osoitukset!” Vaikka uskova katsoo ensi sijassa ylöspäin Herraan ja 
eteenpäin odottaen hänen paluutaan kirkkaudessa, meille on myös tarpeen ajoittain 
muistella, miten ja mistä Herra meidät kutsui pelastukseen ja millaista oli ensirak-
kaus Jeesukseen. Samalla on hyvä tarkistaa, olemmeko edelleen tekemässä niitä 
sanoja asioita, joita ensirakkaudessa ilolla teimme. Rukoilemmeko Herraa koko sy-
dämemme jakaen, kuuntelemmeko Herran ääntä Sanassa, onko seurakunta meille 
sen kaikista puutteistaan huolimatta yhä rakas ja onko meillä rakkautta niitä koh-
taan, jotka eivät tunne Herraa ja viemmekö heille evankeliumin hyvää sanomaa sa-
noin ja teoin.



133

Kirjeen saajat juutalaiskristityt olivat heti uskoon tulon jälkeen joutuneet vainon koh-
teeksi. Asia oli sikäli ymmärrettävää, että luonnollisessa pimeässä tilassa ihmiset ei-
vät kohtaa hyökkäyksiä Saatanalta ja maailmalta. Mutta niin pian kuin tulemme us-
koon, pääsemme osallisiksi armosta, pimeyden voimat alkavat vastustaa meitä jopa 
väkivaltaisesti.  Niiden,  jotka  elävät  jumalisesti  Kristuksessa  Jeesuksessa,  täytyy 
kärsiä vainoa.

Kirjeen  saajat  olivat  kokeneet  henkilökohtaista  häpäisyä  katseenvangitsijoina, 
maailman spektaakkeleina. Heidän maineensa oli tahrattu ja se satutti, sillä heihin 
kohdistettu häpäisy osui myös Herraan Jeesukseen. Heiltä vietiin omaisuutta, he 
joutuivat kärsimään sakkoja ja menetyksiä. Jotkut joutuivat myös vankeuteen. Täs-
sä vaiheessa kirjeen saajista ketään ei ollut vielä surmattu, vaikka he olivat saaneet 
kuulla muualta marttyyrikuolemista.

Kun ajattelen sitä, miten uskovana lukiolaisena katkeroiduin siitä, että työmaalla mi-
nulta 5 euron verran rahaa vipannut mies ei velkaansa koskaan maksanut, saatan 
kuvitella, miten kokonainen omaisuuden ryöstö olisi synnyttänyt syvää vihaa ja kat-
keruutta. Mutta niin ei käynyt, koska ensirakkaudessa Herraan ilo hänestä ja tulevis-
ta iankaikkisista aarteista painoi niin paljon, että ajallisille menetyksille ei painoa an-
nettu. 

Toisaalta he olivat kärsineet siksi, että rakastivat toisia uskovia, jotka olivat joutu-
neet vankilaan. He olivat käyneet viemässä näille ruokaa, mutta jotkut heistä oli 
jopa viety  samaan vankilaan,  jonka vangittuja uskonveljiä  he olivat  tulleet  autta-
maan. Heille veljien ja sisarien tuska oli omaa ahdistusta. 

Paavalikin käski Galatian uskovia muistelemaan uskoon tuloa ja sen jälkeistä iloa, 
kun hän kirjoitti:  Ruumiillinen tilani oli teille koettelemus. Ette kuitenkaan halveksi-
neet ettekä inhonneet minua vaan otitte minut vastaan kuin Jumalan enkelin, kuin 
Kristuksen Jeesuksen. Missä teidän onnenne nyt on? Todistan teistä, että te, mikäli 
mahdollista, olisitte silloin kaivaneet vaikka silmät päästänne ja antaneet minulle. 
(Gal. 4:14-15)

Poisantamisen ilo, rakkauden into näytti hiipuneen niin Galatiassa kuin Heprealais-
kirjeen saajien joukossa. Molemmat tarvitsivat nyt uuden rohkaisun palaamalla kat-
selemaan Kristusta, joka oli valmis antamaan heille uudelleen saman ilon ja rakkau-
den kuin uskonelämän alussa. Mikä oli synnyttänyt alkuajan innon ja palavuuden? 
Se, että he osasivat verrata kaikkea sitä, mitä maailma tarjoaa, siihen ihmeelliseen 
Herraan, joka oli antanut heille jo testamentissaan ikuisen perinnön ja josta he Py-
hässä Hengessä saivat jo nyt iloita ja maistaa hänen hyvyyttään.

Rohkaisua ja kärsivällisyyttä tarvitaan
Älkää siis heittäkö pois rohkeuttanne, jonka palkka on suuri, sillä te tarvitsette kestä-
vyyttä, että täyttäisitte Jumalan tahdon ja saisitte sen, mikä on luvattu. Vielä vähän 
aikaa, aivan vähän, niin saapuu se, joka on tuleva, eikä hän viivyttele. (35-36)

Suurin osa Herran omien onnesta lepää hänen sanansa lupausten varassa. Heidän 
on ensin tehtävä Jumalan tahto muun muassa siinä, että päivittäin tunnustavat rik-
komuksensa ja palaavat yhä uudestaan  Armahtajansa luokse luottaen Jeesuksen 
pyhään sovintovereen. Kun he pitävät  kiinni  evankeliumin sanan lupauksista,  he 



134

saavat voiman, sillä evankeliumissa on Jumalan voima. Tehtyään niin he tarvitsevat 
kärsivällisyyttä odottaakseen aikaa, jolloin kirkkauden lupaus täyttyy. He tarvitsevat 
kestäväisyyttä vaeltaakseen uskollisina, kunnes Jumala kutsuu heidät luokseen tai 
Herra palaa kirkkaudessaan. 

Vaikka kaikki uskovan elämässä on armoa, silti Jeesus lupaa palkan niille, jotka py-
syvät uskollisina palvellessaan häntä: ”Autuaita olette te, kun ihmiset minun tähteni 
solvaavat ja vainoavat teitä ja valehdellen puhuvat teistä kaikkea pahaa.  Iloitkaa ja 
riemuitkaa, sillä teidän palkkanne on suuri taivaissa. Samoinhan vainottiin profeet-
toja, jotka olivat ennen teitä."  (Matt. 5:11-12) Tai:
"Totisesti minä sanon teille: ei ole ketään, joka minun tähteni ja evankeliumin tähden 
on luopunut talostaan, veljistään tai sisaristaan, äidistään, isästään tai lapsistaan tai 
pelloistaan mutta ei saisi satakertaisesti taloja, veljiä ja sisaria, äitejä ja lapsia ja pel-
toja nyt, tässä ajassa vainojen keskellä, ja tulevassa ajassa iankaikkista elämää.” 
(Mark. 10:29-30)

Pelastus on Jumalan armoa ja Jumala itse valmistaa ne hyvät teot, joissa uskova 
saa vaeltaa, silti Herra palkitsee niitä, jotka pysyvät uskollisina loppuun asti. Tietysti 
sekin on olemukseltaan armopalkkaa. Se on armoa armon päälle. Se sisältää nykyi-
sen palkinnon, rauhan ja ilon, ja Jumalan läsnäolon, kun hänen voimansa lepää hei-
dän päällään.  Suurinta on kuitenkin se,  mitä kirkkaudessa saamme osaksemme 
katsellessamme Jeesuksen kasvoja ja riemuitessamme hänestä.

Jeesus tulee takaisin
Vielä vähän aikaa, aivan vähän, niin saapuu se, joka on tuleva, eikä hän viivyttele. 
(37)
Sanotaan, että odottavan aika käy pitkäksi. Sanonta pitää paikkansa, jos odottaja ei 
tee mitään ja vain istuu ja odottelee. Sen sijaan ahkerasti Herran työtä tekevän aika 
suorastaan lentää. Hän tulee yllättymään, kun Herra palaa takaisin kirkkaudessaan. 
Toki Herran omallekin aika voi muodostua pitkäksi, kun hän saattaa joutua kärsi-
mään sairauksia, kipuja ja vainoa. Silloin tiivistyy hänen rukoushuutonsa: ”Tule Her-
ra Jeesus!”

Pietari osoittaa kirjeessään, että meidän aikakäsityksemme ”pian” saattaa olla aika 
toisenlainen kuin Jumalan:
Tämä yksi älköön kuitenkaan olko teiltä salassa, rakkaani: Herralle yksi päivä on 
kuin tuhat vuotta ja tuhat vuotta kuin yksi päivä. Ei Herra viivytä lupauksensa täyttä-
mistä, vaikka jotkut luulevat hänen viivyttelevän, vaan hän on pitkämielinen teitä 
kohtaan. Hän ei näet tahdo, että kukaan joutuu kadotukseen vaan että kaikki kään-
tyisivät. Mutta Herran päivä tulee kuin varas. Silloin taivaat katoavat pauhinalla ja al-
kuaineet kuumuudesta hajoavat, maa palaa ja kaikki, mitä siihen on tehty. Koska 
tämä kaikki näin hajoaa, millaisia teidän tuleekaan olla pyhässä elämässä ja juma-
lanpelossa odottaessanne ja jouduttaessanne Jumalan päivän tuloa, tuon päivän, 
jonka voimasta taivaat hehkuen hajoavat ja alkuaineet kuumuudesta sulavat. Mutta 
hänen lupauksensa mukaan me odotamme uusia taivaita  ja  uutta  maata,  joissa 
vanhurskaus asuu. (2. Piet. 3:8-13)



135

Vanhurskas elää uskosta
Minun  vanhurskaani  elää uskosta,  mutta jos hän vetäytyy pois,  ei  minun sieluni 
mielly häneen. Me emme ole kuitenkaan niitä, jotka vetäytyvät pois ja joutuvat kado-
tukseen, vaan niitä, jotka uskovat sielunsa pelastukseksi. (38-39)

Vanhurskautta on kahta lajia. Molemmat ovat Jumalan lahjaa, joka otetaan uskossa 
vastaan. Ensimmäinen on luettu vanhurskaus. Siinä on kysymys sellaisesta täydelli-
sen oikeamielisestä ja hurskaasta elämästä, jonka Jumala lukee jokaiselle, joka us-
kossa turvaa Jeesukseen Kristukseen. Jeesuksen synnitön elämä luetaan syntisen 
ihmisen elämäksi. Sitten on toinen vanhurskauden muoto: vuodatettu vanhurskaus. 
Se on Pyhän Hengen vaikuttamaa muutosta uskovan elämässä niin, että hän alkaa 
käytännön elämässä vaeltamaan Jumalan tahdon mukaan. Edellinen on täydellistä 
ja pysyvää ja sen varassa ihminen pääsee taivaaseen. Jälkimmäinen on puolittais-
ta, vajavaista ja kasvavaa, kun uskovan syntistä luontoa kuoletetaan ja Pyhä Henki 
pääsee kantamaan rakkauden hedelmää uskovassa. Vuodatettu vanhurskaus ei ole 
pelastuksen syy vaan sen seuraus. Se on tarkoitettu Jumalan hyväksi, niin että ih-
miset näkisivät Jumalan vaikuttavat hyvät työt uskovassa ja antaisivat niistä kunnian 
Jumalalle. 

Vanhurskas elää uskosta eli usko on hänen elämänsä vanhurskaana. Usko ottaa 
vastaan ja omistaa itselleen sen Jumalan vanhurskauden, joka on valmistettu meille 
Jeesuksessa Kristuksessa. Usko iloitsee nähdessään, miten Jeesus tuli ihmiseksi, 
miten Hän noudatti kaikessa lakia meidän hyväksemme. Usko iloitsee nähdessään 
Jeesuksen antavan itsensä uhriksi, täydelliseksi sovitusuhriksi kuolemassaan. Usko 
iloitsee, kun se näkee Jeesuksen sovitustyön täyttävän kaiken Jumalan pyhyyden 
vaatimuksen. Usko panee luottamuksensa Jeesuksen henkilöön, elämään ja Hänen 
kuolemaansa. Usko huutaa: ”Rangaistus oli Hänen päällään, että meillä rauha olisi.” 
”Hänen haavojensa kautta me olemme parannetut.”

Se ihminen, joka uskoo Jumalan menetelmään tehdä ihminen vanhurskaaksi Jee-
suksen vanhurskauden kautta ja joka ottaa vastaan Jeesuksen ja nojaa Häneen, on 
vanhurskas. Jumala itse lukee ja katsoo vanhurskaaksi sen, joka panee ainoaksi 
turvakseen Jeesuksen elämän ja sovitusuhrin. Usko luetaan vanhurskaudeksi, kos-
ka usko tarttuu Jeesuksessa Kristuksessa olevaan vanhurskauteen. Jeesus itse on 
uskovan vanhurskaus.

Usko, jonka Pyhä Henki antaa, vaikuttaa elämän vanhurskautta, se synnyttää oi-
keutta, hyvyyttä ja totuutta. Usko Jeesukseen suoristaa ihmisen mielen. Hänen ar-
vostelukykynsä, halunsa, sydämensä kääntyy vanhurskauden suuntaan. Synnit on 
annettu hänelle vapaasti anteeksi, mutta nyt kiusausten tullen hän huutaa: ”Kuinka 
voisin tehdä näin suuren vääryyden Jumalaa vastaan?” Kristuksen rakkaus pakot-
taa häntä etsimään totta, oikeaa, hyvää, rakastettavaa ja kunnioitettavaa Jumalan 
kasvojen edessä.

Uskossa hän on saanut Jumalan lapsioikeuden, nyt sama usko vaikuttaa, että hän 
haluaa elää lapsen lailla uudessa elämässä. Pyhän Hengen vaikuttama usko tap-
paa eli kuolettaa syntiä. Jumala armon avulla usko muuttaa halumme ja tekee meis-
tä uusia luomuksia Kristuksessa Jeesuksessa.



136

Vanhurskaalla on usko Jumalaan, koska Jumala ansaitsee tulla uskotuksi. Jumala 
on totinen ja Hänen epäilemisensä on vääryyttä. Jumala on uskollinen ja epäluotta-
mus häntä kohtaan on syntiä. Se, joka ei usko Jumalan todistusta omasta Pojas-
taan, tekee mitä suurinta vääryyttä Jumalan ääretöntä rakkautta kohtaan, rakkautta, 
joka ansaitsee saada meidän palvontamme, ylistyksemme ja kiitoksemme. Vain hä-
nen rakkautensa voi  tyydyttää Jumalan oikeudenmukaisen vaatimuksen ja antaa 
omalletunnolle rauhan. Ellei ihmisellä ole uskoa, hän ei voi olla vanhurskas, hän on 
väärä.

Ahtaasti ilmaistuna emme voi elää vanhurskaasti millään muulla tavalla kuin usko-
malla Jumalaan. Kaikki itseriittoisuus, luottamus omaan on suljettu pois, sillä itseriit-
toisuus johtaa itsetuhoon. Tunteisiin ja aisteihin perustuva elämä tie vie levottomuu-
teen ja toivottomuuteen. Älyyn perustuva elämä vie kuivuuden erämaahan. Mieliku-
vitususkonto vie tyhjyyteen.

Laajassa merkityksessä ”vanhurskas elää uskosta” kertoo sen, että vasta sillä het-
kellä, kun uskot, alat elää, Pyhä Henki antaa todellisen elämän. Siitä alkaa jatkuva 
elämän prosessi, joka ilmenee jatkuvana kasvuna. Mutta se tapahtuu kaiken aikaa 
vain sen varassa, mitä Jeesus teki Golgatan ristillä.

Elämisessä vanhurskautettuna ei kysytä kuinka suuri usko on. Ajoittain saattaa tun-
tua siltä, kuin sitä ei olisi ollenkaan. Usko on kuin suu, jonka kautta elämme. Ravin-
to saadaan suun kautta. Usko liittää meidät Kristukseen, jossa meillä on kaikki, mitä 
elämään tarvitaan.

Elämä uskossa on yltäkylläistä, niin kuin Jeesus lupaa. Ilman uskoa ei ole mitään 
hengellistä elämää. Usko on elämän ydin ja se tekee elämän elämisen arvoiseksi. 
Koska usko liittää meidät kaikkivaltiaan Jumalan yhteyteen, se takaa elämän voi-
man. Siinä voimassa usko voittaa myös pimeyden vallat niin kuin Johannes sanoo:
Kaikki, mikä on syntynyt Jumalasta, voittaa maailman. Ja tämä on se voitto, joka on 
voittanut maailman: meidän uskomme. Kuka voittaa maailman, ellei se, joka uskoo, 
että Jeesus on Jumalan Poika? (1. Joh. 5:4-5)

Pois vetäytyminen
Uskon vastakohta on tietenkin epäusko, mutta se ei tarkoita uskon puutetta vaan 
vastauskoa. Epäusko vetäytyy pois luottamasta Jumalan lupauksiin ja panee tur-
vansa omaan itseensä, omaan älyynsä, omiin kykyihinsä tai itse luomiinsa turvalli-
suusrakenteisiin eli epäjumaliinsa. Kirjeen kirjoittaja on vakuuttunut siitä, että saajat 
eivät olleet vetäytyneet Herran luota vaan halusivat kilvoitella uskossa. Näin minä-
kin haluan uskoa lukijastani. Seuraavassa luvussa kirjoittaja antaa pitkän luettelon 
niistä Vanhan testamentin ihmisistä, jotka monenlaisten taistelujen keskellä pysyivät 
Jumalan yhteydessä uskon kautta ja saivat olla Jumalan käytössä. 

Entä sinä?
Riemuitsetko siitä, että saat olla uskon kautta Jumalalle kelpaava, saat olla van-
hurskas. Oletko jo ymmärtänyt, että Jeesuksen veri Golgatalla riittää sinuakin var-
ten? Jos olet, kiitä ja kerro muillekin se evankeliumi Jeesuksen ristin kuolemasta ja 
ylösnousemuksesta, jonka perusteella sait uuden elämän. 



137

Jeesus itse lähestyy sinua Raamatun sanassa ja seurakunnan julistamassa sanas-
sa. Anna sanan osua sydämeesi, anna sen tutkia sen syvyydetkin! Vaikka sana te-
kee kipeää, totuuden paljastuminen hävettää, Herra haluaa viedä sinut näkemään, 
että Hän kärsi ristillä juuri sinun sydämesi syvimpienkin syntien tähden. Hän haluaa 
sinut pelastaa. Huuda siksi Häntä koko sydämestäsi avuksi. Hän haluaa antaa si-
nullekin uskon ja sen mukana uuden elämän Jumalan vanhurskauttamana. 

Mitä usko on?    Hepr. 11:1

1. Usko on luja luottamus siihen, mitä toivotaan, varmuus siitä, mikä ei näy.

Määritelmä
Mitä usko on? Miten sen voi saada? Mitä se vaikuttaa? Mihin se perustuu? Näitä 
kysymyksiä olen nuoruudesta asti paljon pohtinut ja niistä myös puhunut. Syy on sii-
nä,että minulla oli rippikouluiässä suuri halua tulla uskoon, mutta en ymmärtänyt, 
mitä kristillinen usko on enkä siksi tietenkään myös sitä, miten sen voi saada omak-
seen.

Uskonnollinen usko
Suomen kielessä  sanalla  usko  on  monia  merkityksiä.  Arkikielessä  se  asetetaan 
usein vastakohdaksi tiedolle, eli sillä tarkoitetaan sellaisten asioiden totena pitämi-
senä, joista ei ole varmaa tietoa. Sanaristikissa sille tarjotaan synonyymiksi sanaa 
luulla. 

Edelleen sanalla voidaan tarkoittaa niin sanottua uskonnollista uskoa, jota esiintyy 
kaikissa uskonnoissa. Silloin se merkitsee tarrautumista johonkin, johon voi turvau-
tua, oli se sitten jonkun uskonnon jumaluus tai mikä tahansa asia tai ajatusrakennel-
ma, jonka varassa ihminen pyrkii elämään ja jolta apua saamaan. 

Tässä yhteydessä esitetään usein kysymys, synnyttääkö usko kohteensa vai kohde 
uskon. Edellisessä olisi kysymys itsesuggestiosta, jossa ihminen alkaa uskoa oman 
mielikuvituksensa tuotteeseen ja pyrkii toteuttamaan sen käytöksellään. Tästä hyvin 
tyypillinen esimerkki ovat transihmiset, jotka ovat tavalla tai toisella päätyneet usko-
maan olevansa väärässä ruumiissa vastoin ulkoisia tosiasioita ja lähtevät tämän us-
konsa varassa muuttamaan joko käytöstään tai jopa muokkaamaan ruumistaan toi-
senlaiseksi.  Ihmisen subjektiivisia kokemuksia korostava psykologisoiva aikamme 
on yllättävän altis pitämään sellaista uskoa oikeana. 

Päinvastainen uskon muoto on taas se, että uskon kohteena oleva henkilö tai asia 
on niin vakuuttava ja toimii sillä tavalla, että ihminen alkaa seurata häntä tai sitä ja 
toimia sen mukaan.



138

Visionäärinen usko ja perususkomukset
Uskolla voidaan myös tarkoittaa vahvaa suuntautumista jonkin vision toteutumiseen 
ja sen seurauksena ponnistelua päämäärään luottaen siihen, että se voidaan toteut-
taa. Se voi olla itseluottamusta tai vahvaa uskoa oman ryhmän tai yhteisön kykyyn 
päästä tavoitteeseen. 

Sana voi myös tarkoittaa lähes samaa kuin poliittinen, yhteiskunnallinen tai tieteelli-
nen uskomus. Kaikkeen tiedon hankkimiseen liittyy joukko perusoletuksia eli perus-
uskomuksia, joiden perusteella arvioidaan muita asioita. Esimerkiksi kaiken tieteen 
harjoittamisen perususkomuksia on se, että havaintomme ovat suurin piirtein luotet-
tavia ja että ympäröivä luonto on ymmärrettävissä. Tiedämme toki, että esimerkiksi 
idän hindulais-buddhalainen uskonnollisuus pitää havaintojamme harhoina eikä sik-
si tiede voinut syntyä niiden keskuudessa. Kukaan ihminen ei voi elää ilman perus-
uskomuksia, joiden varaan hän maailmankuvansa rakentaa. Siinä mielessä usko ja 
tieto eivät ole vastakohtia eivätkä sulje pois toisiaan.

Kristillinen usko
Kristillisessä kielenkäytössä uskolla on kaksi päämerkitystä. Sanalla voidaan tarkoit-
taa sitä opillista järjestelmää, johon usko kohdistuu. Silloin uskon sisältö voidaan il -
maista esimerkiksi uskontunnustuksilla kuten ”apostolinen tai Nikean uskontunnus-
tus”. 

Toinen päämerkitys on ihmisen sisäinen usko, joka kohdistuu nimenomaan uskon-
tunnustuksen sisältöön eli Pyhään Kolminaisuuteen, Isään ja Poikaan, Jeesukseen 
Kristukseen ja Pyhään Henkeen. Tässäkin käytössä on vielä eri tasoja. 

Kun ihminen sanoo, että hän uskoo Jumalaan, se voi merkitä hänelle Jumalan ole-
massaolon tunnustamista älyllisellä tasolla ilman että se vaikuttaisi hänen käytök-
seensä juuri millään tavalla. Vanhastaan sitä on nimitetty ”aivouskoksi”, joka on toki 
osa syvempää persoonallista Jumalaan turvautuvaa uskoakin. Jos taas sanomme, 
että uskomme Jumalaa, tarkoitamme sitä, että otamme hänen puheensa todesta ja 
olemme valmiit ojentamaan elämämme sen mukaan.

Luottamus
Usko on luja luottamus siihen, mitä toivotaan, varmuus siitä, mikä ei näy.(1) 

Jae on hiukan tulkinnallisesti vaikea, mitä kuvaa se, miten sitä on eri käännöksissä 
suomennettu:
”Mutta usko on luja luottamus siihen, mitä toivotaan, ojentautuminen sen mukaan, 
mikä ei näy.”(1938) ”Usko on sen todellisuutta, mitä toivotaan, sen näkemistä, mitä 
ei nähdä.” (1992) ja ”Usko on luja luottamus siihen, mitä toivotaan, varmuus siitä, 
mikä ei näy.” (RK2012)  Kreikan  sana  hypostasis, joka on käännetty lujaksi luotta-
mukseksi tai todellisuudeksi, tarkoittaa olemusta, luottamusta, todeksi muuttumista 
ja todellisuutta. 

Tätä lausetta on usein kuvattu kristillisen uskon määritelmänä, mutta pikemminkin 
se on kuvaus siitä, millä tavalla usko vaikuttaa. Heprealaiskirje on edellä avannut 
syvällisesti uskon perustaa ja uskon kohdetta kuvaamalla, millainen on Jumala, mi-
ten hän puhuu ja lähestyy ihmisiä, miten Kristuksessa hän tuli ihmiseksi, sovitti ih-
miskunnan synnit Golgatan uhriverellä ja miten hän istuu nyt Isän oikealla puolella 



139

meidän välittäjänämme ja ylipappinamme ja on tuleva pian kirkkaudessaan takaisin 
maan päälle. Noihin meidän silmiltämme vielä salattuihin tosiasioihin usko tarttuu ja 
suuntautuu. 

Usko ja toivo liittyvät toisiinsa niin, että usko turvautuu Jeesuksen historiassa tapah-
tuneeseen sovitustyöhön ja hänen ylösnousemuksensa voittoon ja toivo suuntautuu 
edessä olevaan varmaan Jeesuksen paluuseen sen perusteella, mitä menneessä 
tapahtui. Tässä hetkessä, uskon ja toivon välisessä jännitteessä vaikuttaa rakkaus, 
joka suuntautuu sekä Jumalaan että lähimmäisiin. Toivo ei ole perusteetonta toive-
ajattelua, että ”kaikki kyllä jotenkin järjestyy”, vaan se näkee uskon silmillä Jeesuk-
sen paluun yhtä varmana kuin menneisyydenkin pelastusteot.

Usko on toivottujen asioiden todellisuus. Usko ja toivo kulkevat käsi kädessä, samat 
asiat, jotka ovat toivomme kohdetta, ovat uskomme kohdetta. Se on luja vakaumus 
ja odotus siitä, että Jumala täyttää kaiken, mitä hän on meille luvannut Kristukses-
sa. Tämä vakaumus on niin voimakas, että ihminen omistaa ne itselleen ja se syn-
nyttää nyt havaittavan vaikutuksen ja hedelmän. Uskovat, jotka harjoittavat uskoa, 
täyttyvät kirkkauden täyttämällä ilolla. Kristus asuu ihmisessä uskon kautta ja usko-
va täyttyy Jumalan Hengellä ja kohtaa uskon kohteen todellisuutena. 

Usko on todistus näkymättömistä asioista. Usko osoittaa sydämen silmälle niiden 
asioiden todellisuuden, joita ruumiin silmä ei voi havaita. Usko on lujaa hyväksyntää 
Jumalan ilmoitukselle ja jokaiselle sen osalle. Se sinetöi Jumalan totuuden. Se on 
täysi hyväksyntä kaikelle, minkä Jumala on ilmoittanut pyhäksi, vanhurskaaksi ja 
hyväksi. Se auttaa ihmistä soveltamaan saamansa ilmoituksen elämäänsä. Se pal-
velee uskovan sielun näkökykynä näkymättömään eli on sitä, mitä aistit ovat ruu-
miille. Usko, joka ei vaikuta elämän muutosta on vain mielipidettä tai kuvitelmaa.

Uskon olemus
Väärä käsitys uskosta syntyy, kun irrotamme uskon kohteestaan Jeesuksesta Kris-
tuksesta jonkinmoiseksi erilliseksi asiaksi. Ajattelemme, että joillakin ihmisillä on sel-
laista ominaisuutta kuin usko paljon ja toisilla sitä on päässyt kehittymään vasta ko-
vin vähän, ja sitten noilla epäuskoisilla ei sitä ole yhtään. Mutta Raamattu osoittaa 
aivan selvästi, että uskoa voi esiintyä vain suhteessa Herraan Jeesukseen. Usko-
han on hänen tuntemistaan ja siihen perustuvaa luottamusta häneen. Ilman Jeesus-
ta ei voi esiintyä mitään "ainetta" nimeltä usko. Epäusko ei ole liioin uskoaineen 
puutetta, vaan enemmän tai vähemmän tietoista Jumalan ja Jeesuksen työntämistä 
pois luotaan. Epäusko sanoo: "En tarvitse sinua Jeesus". Usko sanoo: "En voi elää 
ilman sinua Jeesus." Usko on siis selkeätä Jeesuksen vastaanottamista, kun hän 
tulee sydämemme ovelle ja kolkuttaa päästäkseen sisälle. Epäusko on sydämen 
sulkemista häneltä. 

Usko vastauksena
Kukaan ihminen ei voi omilla päätöksillään tai ponnistuksillaan saada Jeesusta tule-
maan luokseen, mutta kun hän oman tahtonsa mukaan tulee ja kutsuu meitä, voim-
me pyytää häntä tulemaan elämäämme. Se on uskoa. Kun hän sitten astuu sydä-
meemme, hän antaa kaikki syntimme anteeksi, lahjoittaa meille uuden elämän, te-
kee meistä Jumalan lapsia ja liittää meidät seurakuntansa yhteyteen. Usko on siis 
suunnattoman lahjan vastaanottamista,  lahjan,  joka ei  ole  vähempää kuin Herra 
Jeesus Kristus itse. Hänen mukanaan saamme sitten kaiken muun.



140

Oma uskon tieni  
Jeesus sanoo: "Älköön sydämenne olko levoton. Uskokaa Jumalaan ja uskokaa 
minuun." (Joh. 14:1)

Kun Herra alkoi vetää minua luokseen nuoruudessani, suuri kysymykseni oli, mi-
ten voisin uskoa. Olin nimittäin havainnut, että uskovilla nuorilla oli jotain sellaista, 
mitä minulta puuttui.  Halusin siksi  vilpittömästi  päästä osalliseksi  samasta, mitä 
heillä oli. Mutta en tiennyt, miten saisin uskon sydämeeni. Jälkeen päin ajatellen 
kysymys oli siitä, että en ymmärtänyt, mistä uskossa on kysymys. Kuvittelin, että 
minun pitäisi jotenkin puristaa sisimmästäni hyviä uskon ja luottamuksen tunteita ja 
kokemuksia ja ne saavutettuani saisin sitten varmuuden, että minäkin olin Kristuk-
sen oma ja pelastettu uskova. Saavuttaakseni tuon tarvittavan sydämen tilan ryh-
dyin tarmokkaasti tekemään sitä, mitä näin uskovien nuorten tekevän.

Aloin lukea päivittäin Raamattua ja rukoilla. Osallistuin seurakunnan jumalanpalve-
luksiin ja erilaisiin kokouksiin lähes joka päivä. Yritin elää mahdollisimman hyvin ja 
kovan puristamisen jälkeen uskalsin myös todistaa Jeesuksesta – niin kuin usko-
vat nuoret tekivät, vaikka en vielä Jeesusta tuntenutkaan. Raamatun lukeminen ei 
tuottanut ongelmia, mutta rukouksesta ei tahtonut tulla mitään. Viisi minuuttia ru-
kousta oli jo liikaa. Seurakunnan eri tilaisuuksissa käynti oli mukavaa, mutta mitä 
enemmän luin Raamattua, sitä surkeammilta näyttivät yritykseni elää Jumalan Sa-
nan mukaista puhdasta ja oikeaa elämää. Mitä enemmän yritin, sitä syvemmälle 
tunsin vajoavani synnin ja pimeyden yöhön. Puolen vuoden kokosydämisten yritys-
ten lopputulos oli epätoivo. ”Muista nuorista näköjään voi tulla uskovia kristittyjä 
mutta minulle se näyttää olevan mahdotonta.” Pikemminkin tilani kävi vain huo-
nommaksi, syntini ja saastaisuuteni kävi entistäkin ilmeisemmäksi. Olin syntinen ja 
synnin orja ja kyvytön parempaan elämään ja kyvytön uskomaan. 

Jumalan sana osoittaa, että uskon vastakohta on tekojen tekeminen ja oma yrittä-
minen. Roomalaiskirjeen 4. luvun jakeet 38: 
Mitä Raamattu sanoo? "Aabraham uskoi Jumalaa, ja se luettiin hänelle vanhurs-
kaudeksi." Töitä tekevälle ei lueta palkkaa armosta, vaan ansiosta. Mutta joka ei 
tee töitä, vaan uskoo Häneen, joka vanhurskauttaa jumalattoman, hänelle luetaan 
hänen uskonsa vanhurskaudeksi. Daavidkin ylistää autuaaksi ihmistä, jolle Jumala 
lukee vanhurskauden ilman tekoja: "Autuaita ne, joiden rikokset on anteeksi annet-
tu ja joiden synnit on peitetty! Autuas se mies, jolle Herra ei lue syntiä!" (Room. 
4:38)

Myöhemmin tajusin, että joutuessani epätoivoon oman uskoni syntymisen suhteen 
olin itse asiassa tullut juuri siihen pisteeseen, mistä aito kristillinen usko voi alkaa. 
Siinähän ei ole kysymys uskosta omaan uskoonsa tai sen riittävyyteen, vaan aivan 
muusta. Uskossa on kysymys luottamuksesta toiseen persoonaan, joka tekee sen, 
mitä itse en mitenkään kykene tekemään. 

Kun sitten erään rippikoululeirin iltanuotion päätteeksi rukoilin ensimmäisen vilpit-
tömän ja aidon rukoukseni,  sainkin siihen yllättävän vastauksen. Rukous kuului 
sunnilleen näin: ”Jumala, en enää ole ollenkaan varma oletko sinä edes olemassa, 
mutta jos olet, auta minua ja lähetä luokseni auttaja.” Muutama minuutti myöhem-
min telttani luokse ilmestyi nuorisonohjaaja, joka sanoi: ”Olet kunnon poika, mutta 



141

sinulta puuttuu Jeesus sydämestäsi. Saanko rukoilla, että Jeesus tulisi elämääsi.” 
Nyökkäsin ja hän rukoili ja poistui paikalta. Noin kymmenen minuuttia myöhemmin 
leirin johtajat lauloivat iltalaulun, joka puhui taivaasta, jossa ei ole syntiä. Silloin se 
tapahtui. Pyhä Henki laskeutui sydämeeni, raskas syyllisyyden taakka vieri pois 
sydämeltäni ja suuri lepo sielussani nukahdin. Seuraavana aamuna ihmettelin, mi-
ten sydämeni täytti ilo ja luonto näytti kauniilta ja lintujen laulu suloiselta. Tajusin, 
että olin tullut uskoon. Tai paremminkin olin saanut uskon lahjan.

Luther kuvaa asiaa kolmannen uskonkappaleen selityksessään näin:
”Uskon, etten voi omasta järjestäni enkä voimastani uskoa Herraani Jeesukseen 
Kristukseen enkä päästä hänen luokseen, vaan että Pyhä Henki on kutsunut minut 
evankeliumin välityksellä, valaissut minut lahjoillaan, pyhittänyt ja säilyttänyt minut 
oikeassa uskossa.”

Usko ei olekaan jotain sellaista, joka syntyy meidän sydämestämme käsin, vaan se 
annetaan meille ulkoa päin. Usko ei ole siis uskoa omaan uskoonsa, mikä olisikin 
mitä kauheinta ylpeyttä, vaan usko on luottamusta toiseen henkilöön, Jeesukseen 
Kristukseen. Ellei tuo toinen henkilö tule luokseni, ellei hän anna minun tuntea it-
seään, minun on mahdotonta uskoa.

Kun Jeesus lähestyy meitä, olemme etsikkoajassa. Vain silloin voimme oppia tunte-
maan hänet ja löytää uskon ja sen mukana uuden elämän Jeesuksen yhteydessä. 
Jos tajuat, että nyt Jeesus lähestyy sinua sanassaan, pyydä häntä elämääsi! ”Herra 
anna syntini anteeksi ja tule sydämeeni asumaan ja hallitsemaan!”

Miten usko syntyy?
Tehän olette uudestisyntyneet, ette katoavasta, vaan katoamattomasta siemenes-
tä, Jumalan elävän ja pysyvän sanan kautta. (1. Piet. 1:23)

Kun ihminen tapaa jonkun uuden henkilön, hän nostaa ikään kuin antennin pys-
tyyn ja alkaa tutkailla toista ihmistä. Onko hän luotettava vai ei? Se tapahtuu lähes 
vaistomaisesti ja perustuu siihen, miten ja mitä tuo uusi ihminen puhuu. Yllättävän 
nopeasti voi syntyä luottamus toista kohtaan pelkkien sanojen perusteella. Asian-
omainen voi kyllä tuhota tuon luottamuksen sillä, että ei pidä lupauksiaan tai muul-
la käytöksellään, mutta päinvastaisessa tapauksessa luottamus kasvaa ja syvenee 
sitä mukaan, kuin tuota henkilöä opimme paremmin tuntemaan.

Usko Jeesukseen syntyy periaatteessa saman mekanismin tapaan. Herra Jeesus 
lähestyy meitä ja alkaa puhua omilletunnoillemme Raamatun sanan kautta.  Lu-
kiessamme tai kuullessamme julistettua Raamatun sanaa tajuamme välittömästi, 
että sen sisältö on totta ja totuuden mukaista. Joudumme tietenkin heti myös rat-
kaisemaan suhteemme Herran puheeseen. Otammeko sen vastaan vai torjumme-
ko luotamme? Luotettavan ja totuudenmukaisen sanan torjuminen johtuu usein sii-
tä, että sen vastaanottaminen tekee kipeää. 

Herra ei  ala puhua meille ensimmäiseksi suurista taivaallisista salaisuuksista ja 
tuonpuoleisen maailman ihanasta toivosta,  vaan hän alkaa puhua meille varsin 
maallisia asioita. Hän kyselee, miksi kohtelemme eräitä lähimmäisiämme nurjasti, 
miksi käytämme rahojamme kaikenlaiseen turhuuteen, miksi suosimme saastaisia 



142

himoja sydämissämme, miksi käytämme väärin aikaamme, miksi laiminlyömme lä-
himpiämme, miksi kannamme kaunaa ja katkeruutta eräitä kohtaan, miksi valehte-
lemme ja suurentelemme asioita, miksi torjumme mielestämme pois kuoleman to-
dellisuuden, miksi käännämme selkämme Jumalan kutsulle.

Samalla, kun Herra Jeesus puhuu meille näin ikäviä asioita, hän kuitenkin muistut-
taa, että hän on valmis astumaan elämäämme ja pyyhkimään pois kaiken mennei-
syyden väärän ja antamaan meille mahdollisuuden alkaa uusi vaihe elämässäm-
me yhdessä hänen kanssaan. Jeesus lupaa antaa sisimpäämme rauhan, ilon ja 
uuden suunnan ja voiman elämäämme. Mutta mitään näistä hän ei anna ikään 
kuin irrallaan itsestään.

Kysyin eräiltä ystäviltäni, ottaisivatko he minulta vastaan 10 000 euroa, jos minä 
tarjoisin sitä. Yllättävän moni vastasi kielteisesti selittäen, että minulla täytyi olla 
joitakin taka-ajatuksia, joilla pyrin heitä sitomaan. Moni suhtautuu Jeesuksen tar-
jouksiin vähän samaan tapaan. Olisi ihan mukava saada sisimpään rauha, ilo ja 
mielekkyys, mutta pelkää menettävänsä vapauden ja kyvyn hallita omaa elämään-
sä.

Siksi on syytä tiedostaa, että Jeesus ei meitä lähestyessään toimi ikään kuin lahjo-
jen jakajana saadakseen sitten meidät hallintaansa. Ei, Hän menettelee niin kuin 
neitoon rakastunut nuorukainen. Hän ei tarjoa rakkautensa kohteelle lahjoja saa-
dakseen hänet omakseen, vaan hän tarjoaa oman itsensä, oman rakkautensa. Jos 
vastapuoli suostuu hänen kosintaansa, morsian saa sulhasen mukana kyllä myös 
kaiken, mitä sulhanen omistaa. 

Usko Jeesukseen syntyy siis hänen sanojensa perusteella. Kun otamme hänen 
sanansa vastaan, otamme hänet itsensä vastaan, sillä sanoissa välittyy meidän 
sydämiimme asti hänen totuutensa ja rakkautensa. Usko ei siis ole minun sisälläni 
oleva ominaisuus, vaan se perustuu kokonaan siihen, kuka ja millainen on se toi-
nen henkilö, Herra Jeesus, jonka olen hänen puheensa perusteella oppinut tunte-
maan. Usko on siis kahden persoonan välistä luottamussuhdetta. Tätä suhdetta 
Raamattu kuvaa usein sulhasen ja morsiamen välisenä suhteena.

Jeesuksen sanoissa on merkillinen voima. Ne eivät ainoastaan liitä meidän sydä-
miämme hänen sydämeensä, ne kykenevät puhdistamaan sydämemme synnistä 
ja saastasta ja mikä ihmeellisintä, hänen sanojensa mukana Pyhä Henki asettuu 
asumaan meidän sydämemme sisään asti. Saamme kokea uudestisyntymisen ih-
meen.

Uskoa ei voi syntyä siellä, missä Jeesuksen sana ja puhe torjutaan tai sivuutetaan. 
Herran sanassa ei ole kysymys vain asioista ja lauseista. Siinä on kysymys elävän 
Vapahtajan  kohtaamisesta.  Hakeutukaamme siis  hänen sanansa ääreen.  Usko 
syntyy hänen ääntään kuunnellen.

Mihin usko johtaa?
Jeesus sanoo: "Älköön sydämenne olko levoton. Uskokaa Jumalaan ja uskokaa mi-
nuun. Isäni kodissa on monta asuinsijaa. Sanoisinko minä muuten teille, että menen 
valmistamaan teille asuinsijaa? Vaikka minä menen valmistamaan teille sijaa, minä 



143

tulen takaisin ja otan teidät luokseni,  että tekin olisitte siellä,  missä minä olen. " 
(Joh. 14:13)

Usko on kahden henkilön  välistä  luottamusta,  joka  syntyy  heidän keskinäisessä 
kanssakäymisessään. Usko ei siis ole meidän tunnetilamme, ei meidän sielumme 
ponnistelua parempaan sisäiseen tilaan, vaan hyvin yksinkertaista asioiden ja itsen-
sä jättämistä toisen, siis Jeesuksen käsiin. Jeesus lupaa Sanassa, että kun meidän 
uskomme ja  kristillisyytemme romahtaa,  niin  sen  jälkeen hän hoitaa  ”homman”. 
Usko ei ole turvautumista omaan uskoonsa tai uskonnollisiin kokemuksiinsa, vaan 
jättämistä asia sellaisen toisen henkilön hoidettavaksi, joka osaa, kykenee ja tahtoo 
tehdä sen, mihin me emme parhaalla tahdollammekaan pysty.

Uskoa kuvaa rikki mennyt kello. Minulla on periaatteessa kaksi mahdollisuutta sen 
korjaamiseksi. Toinen on se, että hankin sopivan määrän työkaluja ja rupean itse 
sitä korjaamaan. Nykyisillä taidoillani tiedän kyllä mitä siitä seuraisi. Tulos olisi se, 
että kello olisi pakko heittää pois korjauskelvottomana. Toinen vaihtoehto on viedä 
kello kellosepän korjattavaksi. Tällöin en itse tee kellolle mitään, vaan uskon sen ko-
konaan asiantuntijan käsiteltäväksi.

Omaa synnin tähden turmeltunutta epäkuntoista sydäntämme emme saa parhailla 
yrityksillämme kuin entistä surkeampaan kuntoon. Ainoa mahdollisuutemme on sy-
dänten kelloseppä Jeesus Kristus, synnin ja kuoleman kukistanut Ylösnoussut. Hän 
kykenee meidän kokonaisvaltaisen epäonnistumisemme, lankeemuksemme ja elä-
mämme pahimman kriisin jälkeen vielä hoitamaan asiat niin, että pääsemme hänen 
luokseen taivaalliseen asuntoon.

Kun siis tällainen Jeesus Kristus lähestyy meitä sanassaan ja haluaa käydä pysy-
vään suhteeseen kanssamme, me joudumme kohtaamaan sen, että hän on pyhä ja 
oikeudenmukainen, hänessä ei ole mitään pimeyttä vaan ainoastaan puhtautta ja 
kirkkautta. Hänen valonsa paljastaa meidän elämämme pimeyden ja salatut kätköt. 
Emme voi kulkea yhtä matkaa hänen kanssaan, ellei hän saa omalla kalliilla ja py-
hällä Golgatalla vuodattamallaan verellä puhdistaa meitä. Siksi uskoon sisältyy aina 
myös parannus, joka ei siis tarkoita sitä, että me jotenkin onnistuisimme paranta-
maan ensin tilaamme kelvataksemme Jeesuksen seuraan, vaan sitä että tunnus-
tamme avoimesti Herralle kaiken sydämemme pimeyden, synnin, saastaisuuden ja 
syyllisyytemme ja pyydämme häntä antamaan kaiken anteeksi ja puhdistamaan sy-
dämemme hänelle soveliaaksi.

Aidon uskovan tuntomerkkejä onkin se, että hän tiedostaa olevansa riippuvainen 
Jeesuksen elämästä. Hän tajuaa syvenemässä määrin itsessään asuvan syntisyy-
den ja pyytää jatkuvasti uutta puhdistusta. Hän haluaa muuttua vierellään kulkevan 
ja Henkensä kautta hänessä asuvan Jeesuksen kuvan kaltaisuuteen katselemalla 
Jeesusta Jumalan sanan peilistä. Hänen sydämessään asuva Pyhä Henki antaa 
hänelle turvallisuuden, jossa hän voi rukouksessa vapaasti lähestyä Herraa, sillä 
hän omistaa Kristuksen lahjoittaman vanhurskauden, Jumalalle kelpaamisen. Hän 
tietää, että hänelle ei tule mitään tuomiota, koska tuomion kärsi hänen sijastaan Va-
pahtaja ristillä. Hän tietää millaiseen päämäärään hän on matkalla yhdessä Jeesuk-
sen kanssa. Hän tietää, että hän saa lopulta nähdä Herran ja pääsee osalliseksi 
Jeesuksen kaltaisesta kirkkaudesta matkan päässä.



144

Mitään noista asioita usko sinänsä ei saa aikaan, vaan se Herra, joka kulkee usko-
van ihmisen kanssa ja asuu Pyhässä Hengessä hänen sydämessään. Usko on siis 
jatkuvaa riippuvuutta Jeesuksen elämästä. Uskovalla ei itsellään ole mitään Jeesuk-
sesta erillistä elämää. Paavali huudahtaakin: ”Minä elän, en enää minä, vaan Kris-
tus minussa.”

Usko ei siis itsessään ole mitään. Kysymys on kokonaan siitä, mitä Jeesus on teh-
nyt ja tekee uskovaa varten ja uskovassa. 

Paavali toteaa, että myös taivaassa tarvitaan uskoa. Usko ei ole näkemisen vasta-
kohta. Ihminen voi nähdä ja luottaa, mutta voi luottaa myös näkemättä. Taivaassa 
perille päässeet saavat katsella Jeesusta kasvoista kasvoihin, mutta silti  sielläkin 
usko jatkuu. Usko merkitsee nimittäin myös sitä, että pidämme kaiken aikaa sydä-
memme auki Jeesuksesta vuotavalle elämän virralle. Saamme häneltä elämää jo 
nyt ja lopulta iankaikkisessa kirkkaudessa. Nyt elämän virta vuotaa sydämiimme, 
kun katselemme Raamatun sanasta Jeesuksen kasvoja, silloin täyteydessään.

Me kaikki, jotka peittämättömin kasvoin katselemme Herran kirkkautta kuin kuvasti-
mesta,  muutumme  saman  kuvan  kaltaisiksi  kirkkaudesta  kirkkauteen,  niin  kuin 
muuttaa Herra, joka on Henki. (2. Kor. 3:18)

Usko ja epäusko
Jeesus huusi: "Jos joku janoaa, tulkoon minun luokseni ja juokoon. Joka uskoo mi-
nuun sillä tavalla kuin Raamattu sanoo, hänen sisimmästään on juokseva elävän 
veden virtoja." (Joh. 7:3738)

Raamatun Jeesus, joka puhuu meille tänäänkin, jakaa ihmiset tiukasti kahteen lei-
riin: niihin, jotka uskovat häneen ja tulevat hänen luokseen, ja niihin, jotka työntävät 
hänet luotaan. Jako uskon ja epäuskon välillä on selkeä ja voimakkaasti elämän to-
dellisuutta muovaava. 

Usko kuulee Jeesuksen kutsun, menee hänen luokseen ja saa hänen tuntemises-
saan sydämensä syvintä tyydyttävän vastauksen. Uskova jää Jeesuksen seuraan, 
liikkuu ja kulkee Herran kanssaan saaden kaiken aikaa uutta elämää häneltä. Usko-
van ja Jeesuksen välillä vallitsee keskusteluyhteys, persoonallinen kommunikaatio, 
jossa Pyhä Henki jakaa Raamatun sanan kautta Jeesuksen elämää häneen usko-
valle.

Epäuskossa taas ei ole suinkaan kysymys jonkinmoisesta uskon puutteesta, jolle ei 
nyt oikeastaan voi mitään. ”Kun kerran ei satu olemaan uskonnollista tyyppiä, minkä 
sille sitten voi, jos ei usko. Tai oikeastaan ei minulla olisi mitään uskomista vastaan 
hyvähän asia se näyttää monelle olevan, se ei vai minulta onnistu.” Ei, epäusko ei 
ole uskon puutetta, vaan selkeää ja tietoista Jeesuksen ja hänen kutsunsa torjumis-
ta. Torjunta tapahtuu tietenkin monella eri tavalla. Joku hylkää Jeesuksen intohimoi-
sella vastustuksella, joku ottaa vain lievän halveksivan tai kyynisen asenteen. Jolle-
kulle riittää vain uteliaaksi sivustakatselijaksi heittäytyminen. Mutta oli tapa mikä ta-
hansa, samasta epäuskosta on kysymys.

Moni osaa puolustella epäuskoaan varsin kristillisesti: 



145

"Ettekö te opetakin, että usko on Jumalan lahja? Minkä minä sille voin, ettei minulla 
ole sitä. Jumala ei vain ole antanut sitä minulle."
Totta on, että usko on Jumalan lahja, mutta se ei ole ikään kuin jonkinmoinen ruis-
ke, jonka saatuaan sitten automaattisesti uskoo. Kysymys on persoonasuhteeseen 
suostumisesta, kun hän lähestyy sanallaan. 

Kun joku ihminen sanottuaan jonkun asia sinulle lisää siihen: "Usko vain minua!" 
joudut välittömästi tekemään valinnan. Otatko sen vastaan, mitä toinen luotettavana 
sanoi, vai torjutko sen sillä perusteella, että et pidä henkilöä luotettavana tai tiedät 
itse mielestäsi paremmin. Jos valitset uskon, se perustuu toisen luotettavuuteen ja 
sanotuin asian vakuuttavuuteen. Tällainen luottaminenkin ihmiseen on siksi toisen 
"antamaa" eikä sinun itsesi  aikaansaamaa. Jos kuitenkin torjut  sanotun, et  usko 
sitä, se perustuu siihen, että luotat enemmän itseesi ja omaan arvostelukykyysi.

Jeesus tulee siis luoksesi, puhuu sinulle ja tekee sinulle tarjouksen totuudellisella 
tavalla. Usko tarttuu Herraan ja suostuu Herran sanan alle. Usko syntyy siksi Jee-
suksen totuudellisen ja armollisen sanan kautta. Epäusko taas uskoo enemmän it-
seensä ja kykyynsä selviytyä elämän asioista omalla viisaudellaan ja kyvyillään ja 
torjuu Jeesuksen pois jonkinmoisena vapauden rajoittajana tai mahdottomien asioi-
den vaatijana.

Tänään Jeesus esittää sinulle kutsun. "Jos joku janoaa, tulkoon minun luokseni ja 
juokoon."  Jeesus kutsuu sinua luokseen. Voit rukouksessa käydä hänen eteensä ja 
pyytää häntä tyydyttämään janosi.

Uskon taistelu
Menkää ahtaasta portista sisälle. Sillä se portti on avara ja tie lavea, joka vie kado-
tukseen, ja monta on, jotka menevät siitä sisälle. Mutta se portti on ahdas ja tie kai-
ta, joka vie elämään, ja harvat sen löytävät. (Matt. 7:1314)

Jeesus kuvaa uskoon tuloa käymisenä ahtaasta postista sisään. Hän puhuu myös 
taistelusta, joka siinä yhteydessä käydään. Usko itsessään on maailman yksinker-
taisin asia. Se on turvautumista toisen antamiin lupauksiin. Se on siihen luottamista, 
että toinen hoitaa lupaamansa asian. Viime kädessä usko on siis jäämistä toisen 
persoonan luotettavuuden ja kyvykkyyden varaan. Sen, joka uskoo, ei tarvitse tehdä 
mitään. Toinen huolehtii hänestä.

Kuitenkin Jeesukseen uskomiseen sisältyy aina uskon taistelu. Ihmisen oma lihalli-
suus, syntisyys, maailma ja Saatana pyrkivät kaikin keinoin tekemään tuosta yksin-
kertaisesta  asiasta  mahdollisimman  monimutkaisen,  jopa  ylivoimaisen  vaikean 
asian. Uskon taistelu käydään aina silloin, kun Jeesus tulee ihmisen luo, alkaa pu-
hua hänelle ja esittää hänelle kutsun jättää elämänsä hänen varaansa.

Oikean raamatullisen uskon tasapainon säilyttämisessä on aina kyse taistelusta. 
Usko tarrautuu Kristuksen sanaan vastoin tunteita, vastoin yleistä mielipidettä, vas-
toin omaa kokemusmaailmaa, vastoin epäilyksiä, vastoin rajallista ymmärrystämme, 
niin viime kädessä myös vastoin kaikkia pimeyden voimien hyökkäyksiä ja valheita. 
Jeesuksen kädessä avuton usko kestää mutta ei mitenkään muuten. Siksi uskovan 
kristityn on pukeuduttava Herran koko sota-asuun, selviytyäkseen pimeyden valto-
jen hyökkäyksiltä.



146

Uskon taistelutantereena ei ole vain maailma, joka halveksii ja vihaa Kristusta, vaan 
ennen  kaikkea  uskovan  oma sydän.  Juuri  sitä  vastaan  pimeyden  vallat  tekevät 
hyökkäyksensä. Paavali osoittaa meille kuitenkin, että kaikki valheen hyökkäykset 
voidaan voittaa nimenomaan uskontunnustuksen sisällöllä, joka on annettu uskovan 
sydämen aseeksi.

Pimeyden hyökkäyksiä vastaan tarvitaan ensinnäkin totuuden vyö. Valhetta vastaan 
uskova panee evankeliumin totuuden eikä valhe kestä totuuden edessä. Pelastus-
varmuuden horjuessa usko tarrautuu yksi Kristuksen lahjoittamaan täydelliseen lah-
javanhurskauteen. Jos sydämen täyttää pelko, usko ottaa evankeliumin kengät ja 
juoksee rauhan evankeliumin turvaan.  Kaikki  pahan palavat  nuolet  voidaan taas 
sammuttaa uskontunnustuksen sisällöllä,  uskon kilvellä.  Epäilyjä vastaan päähän 
asetetaan Golgatalla hankitun pelastustyön varma sisältö, pelastuksen kypärä. Ja 
jos epäuskon ja pahan hyökkäykset pääsevät tunkeutumaan sydämeen asti,  niin 
otetaan käyttöön Jumalan sanan miekka ja annetaan sen tunkeutua omaan sydä-
meen, niin että se erottaa toistaan sielun ja hengen, lihan ja hengen, kuolettaa syn-
tistä lihaa, mutta virvoittaa uuden ihmisen ja vahvistaa uskon.

Usko kestää ja voittaa taisteluissa siksi, että usko tarttuu Jumalan sanan lupauksiin. 
Uskova pääsee voittajaksi, koska Herra itse vastaa siitä, että hänen sanansa mu-
kaan tapahtuu. Evankeliumin sana, sana ristiinnaulitusta ja ylösnousseesta Jeesuk-
sesta on Jumalan voima, joka vaikuttaa uskovan sydämessä. Siksi vaikka taistelu 
uskosta on ajoittain rajua ja raskasta, viime kädessä uskova on turvassa. Jeesus on 
hänen kanssaan joka hetki ja hän vastaa siitä, että pääsemme perille. Paavali tiivis-
tää asian näin:
Kiitän häntä teidän osallisuudestanne evankeliumiin ensi päivästä tähän asti, luot-
taen siihen, että Hän, joka on teissä alkanut hyvän työn, on saattava sen päätök-
seen Kristuksen Jeesuksen päivään mennessä. (Fil. 1:56)

Entä sinä?
Oletko sinä saanut uskon lahjan Jumalalta? Itse et voi uskoa itsellesi  synnyttää, 
mutta kun kuulet Herran kutsun omassatunnossasi, älä torju häntä pois vaan huuda 
Jeesusta avuksesi. Hän kantoi syntiesi taakan Golgatan ristille ja haluaa siksi sinut-
kin armahtaa. ”Jokainen joka huutaa avukseen Herran nimeä, pelastuu.” Jos sinulla 
on usko ja luottamus Herraan, kiitä siitä ja anna uskon näkyä rakkauden tekoina ja 
evankeliumin jakamisena niille, jotka eivät vielä tunne Herraa.



147

Todistus uskosta     Hepr. 11:1-7

1. Usko on luja luottamus siihen, mitä toivotaan, varmuus siitä, mikä ei näy. 
2. Sen kautta saivat isät todistuksen. 
3. Uskon kautta me ymmärrämme, että maailmat on tehty Jumalan sanalla, niin että 
se, mikä nähdään, ei ole syntynyt näkyvästä. 
4. Uskossa uhrasi Aabel Jumalalle paremman uhrin kuin Kain. Uskon kautta hän sai 
todistuksen, että hän oli vanhurskas, kun Jumala antoi todistuksen hänen uhrilah-
joistaan. Uskonsa kautta hän puhuu vielä kuoltuaankin. 
5. Uskonsa perusteella otettiin Hanok pois, eikä hän nähnyt kuolemaa. "Häntä ei 
enää löydetty,  koska Jumala oli  ottanut  hänet  pois."  Ennen poisottamistaan hän 
näet oli saanut todistuksen, että hän oli kelvollinen Jumalalle. 
6. Mutta ilman uskoa on mahdotonta olla kelvollinen, sillä sen, joka tulee Jumalan 
luo, täytyy uskoa, että Jumala on ja että hän palkitsee ne, jotka häntä etsivät. 
7. Uskon kautta rakensi Nooa pyhässä pelossa arkin perhekuntansa pelastukseksi, 
kun hän oli saanut ilmoituksen siitä, mikä ei vielä näkynyt. Uskon kautta hän tuomit-
si maailman ja tuli sen vanhurskauden perilliseksi, joka tulee uskosta.

Oletko vaikeroinut uskon puutetta?
Jokainen kristinuskosta kiinnostunut ihminen ennemmin tai myöhemmin törmää ky-
symykseen, mitä usko on ja miten sen voisi saavuttaa. Jos hän sitten Jumalan ar-
mosta on saanut uskon lahjan – usko on siis Jumalan antama, Jumalan omalla lä-
hestymisellään meihin synnyttämä – moni tuskailee myöhemmin uskonelämässään 
uskonsa heikkoutta tai jopa sen puutetta. Jeesuksen opetuslapsetkin kipuilivat sa-
man asian kanssa, kun pyysivät Jeesukselta: ”Lisää meille uskoa!” Usein kysymys 
on kuitenkin väärästä käsityksestä itse uskon luonteesta. Sitä pidetään usein ihmi-
sessä itsessään olevana ominaisuutena, mutta niin kuin edellisessä saarnassa ko-
rostettiin, usko ei ole ominaisuus vaan suhde toiseen henkilöön, joka perustuu sii-
hen, millainen toinen on. Kristillinen usko ei ole irrallinen ominaisuus vaan tarrautu-
mista siihen, mitä Jumala Kristuksessa on hyväksemme tehnyt. Siksi se voi lisään-
tyä sitä mukaan, mitä paremmin opimme tuntemaan ihmeellistä Vapahtajaamme ja 
armollista Isäämme Pyhän Hengen vaikutuksesta. 

Miten usko vaikuttaa?
Edellisen luvun lopussa Heprealaiskirjeen kirjoittaja oli lainannut Habakukin kuului-
saa sanaa: ”Vanhurskas elää uskosta.” Nyt 11. luvun ensimmäisessä jakeessa hän 
pyrki kuvaamaan, millaista kristillinen usko on luonteeltaan. Se usko kohdistuu sii-
hen Jumalaan, jonka ainosyntyinen Poika Jeesus Kristus istuu yhdessä Isän kanssa 
taivaallisella valtaistuimella Ylipappina puhumassa pelastamiensa puolesta vetoa-
malla täydelliseen ja kertakaikkiseen veriuhriinsa Golgatan ristillä. Koko luvun jatko 
on sitten kuvausta siitä, miten usko vaikutti Vanhan testamentin hurskaissa. 

Avoin sydän
Meidän on uskosta puhuttaessa jatkuvasti pidettävä mielessämme, että siinä ei ole 
kysymys meidän ominaisuudestamme tai saavutuksestamme, johon voisimme ve-
dota. Kristillinen usko on suhdetta Jeesuksen Kristuksen kautta Isään Jumalaan. 
Vain silloin kun se on Pyhän Hengen antamassa yhteydessä Jeesukseen ja Isään, 
se on pelastavaa uskoa. Usko itsessään ei ole mitään, vain Herra ja hänen tekonsa 



148

ovat jotain. Usko on avoin sydän, joka kaiken aikaa ottaa vastaan sitä, mitä Pyhä 
Henki sille Jumalan sanan kautta tarjoaa ja ottaa sen vastaan uuden elämän voi-
maksi. Se on avoin ”putki”, jonka läpi vuotaan jatkuvasti Pyhässä Hengessä Juma-
lan armo sydämeen. Se on pysyvää minä-sinä suhdetta Vapahtajan kanssa.

Pistei
Alkukielellä uskoa pistis ilmaiseva sana on lukumme jokaisessa jakeessa samassa 
datiivimuodossa pistei. Silti se on käännetty usealla eri ilmaisulla kuten ”uskon avul-
la”,  ”uskon vuoksi”,  ”uskon kautta”,  ”uskon perusteella”,  ”uskossa”,  ”uskosta”.  Ne 
ovat kaikki kieliopillisesti mahdollisia käännöksiä tuolle datiiville, mutta voivat antaa 
väärän kuvan siitä, että usko olisi se syy tai perusta, jonka vuoksi ihmiset pelastuvat 
tai kykenevät elämään Jumalan mielen mukaisesti. Tätä väärää käsitystä voidaan 
edelleen tukea sillä, mitä Paavali puhuu esimerkiksi Aabrahamin uskosta:

Jos Abraham vanhurskautettiin tekojen perusteella, hänellä on kerskaamista, ei kui-
tenkaan Jumalan edessä. Mitä Raamattu sanoo? Abraham uskoi Jumalaa, ja se 
luettiin hänelle vanhurskaudeksi. Työtä tekevälle ei lueta palkkaa armosta vaan an-
siosta. Sille taas, joka ei töitä tee vaan uskoo häneen, joka vanhurskauttaa jumalat-
toman, luetaan hänen uskonsa vanhurskaudeksi. Samoin Daavid ylistää autuaaksi 
sitä ihmistä, jolle Jumala lukee vanhurskauden ilman tekoja: "Autuaat ne, joiden ri-
kokset on anteeksi annettu ja joiden synnit on peitetty! Autuas se mies, jolle Herra 
ei lue syntiä!" (Room. 4:2-8)

Pelastuksen perusta
Aabrahamia ei luettu vanhurskaaksi eli Jumalalle kelpaavaksi sillä perusteella, että 
hän uskoi, vaan sillä perusteella, että hän itsessään täysin jumalattomana ja kado-
tuksen ansainneena uskoi Jumalaa. Hän siis avasi sydämensä Jumalan yksipuoli-
selle armolle ja otti sen vastaan, kun Jumala puhui hänelle ja antoi lupauksensa. 
Pelastuksen peruste ja kristityn vaelluksen peruste ei ole usko vaan Jumalan armo 
ja Jeesuksen Kristuksen pelastusteko, jonka perusteella synnit annetaan anteeksi ja 
Jumala jakaa sulasta hyvyydestään ja laupeudestaan uutta elämää, voimaa vaeltaa 
ja vakuutuksia oman rakkautensa suunnattomasta suuruudesta.

Usko ei ole siis peruste saada Jumalan armo ja kaikki sen vaikutukset, vaan pelkkä 
avoin sydän, joka ottaa kiitollisena vastaan ilmaisen lahjan Herran kädestä. Koko 
kristityn elämä on uskossa vaeltamista eli sitä, että kaiken aikaa hänen sydämeen-
sä vuotaa yhä uutta elämän vettä, Pyhän Hengen elämää. Meidän uskossamme ei 
siis ole mitään ansiollisuutta ikään kuin me uskollamme ostaisimme Jumalan hyvyy-
den ja lahjat elämäämme. Usko on vain kuin tyhjä käsi, joka avautuu ottamaan Ju-
malan lahjan. Se annetaan uskolle vain ja yksinomaan Herran yksipuolisen ja ih-
meellisen armon tähden, joka kohdistuu itsessään jumalattomaan ihmiseen.

Epäusko – hirvein synti
Vaikka usko itsessään ei ole mitään, vaan kaikki on Jumalan armossa, se on silti 
käsittämättömän tärkeää. Sillä sen vastakohta on epäusko, synneistä hirvein. Sen 
olemushan on sulkea sydämensä siltä ainoalta pelastukselta, mikä ihmiselle on tar-
jolla ja turvautuu omaan suureen minäänsä korottaen se epäjumalakseen, nostaen 
ylpeydessään itsensä Jumalan yläpuolelle.



149

Jumalan todistus
Sen (uskon) kautta saivat isät todistuksen.(2)
Jae on käännetty myös näin: Uskoon perustuu se todistus, jonka Jumala on isistä 
antanut. (1992) Sillä sen kautta saivat vanhat todistuksen.(1938)

Me puhumme usein siitä, että annamme todistuksen uskoon tulostamme eli pelastu-
misestamme. Mutta nyt on kysymys aivan päinvastaisesta. Jumala antaa todistuk-
sensa meistä. Tämä todistus ei vähimmässäkään määrin perustu meidän kykyym-
me elää Jumalan tahdon mukaista elämää, sillä siihen emme mitenkään itsessäm-
me pysty. Jumalan antama todistus tarkoittaa sitä, että hän hyväksyy ihmisen omas-
ta suuresta rakkaudestaan, antaa hänen kaikki syntinsä anteeksi Jeesuksen Golga-
tan uhrin tähde ja lukee hänet vanhurskaaksi eli ihmiseksi, joka ei milloinkaan elä-
mänsä aikana ole tehnyt ainoatakaan syntiä ja kelpaa siksi Jumalalle lapseksi ja 
saa omakseen ikuisen kirkkauden. Jumala todistaa siis uskovalle, että tämä on hä-
nelle otollinen eli kelvollinen.

Aabrahamista sana totesi, että hän oli jumalaton, siis syntiensä tähden Jumalan vi-
han alainen eikä hänen elämässään ollut mitään sellaista, mikä olisi riittänyt pelas-
tamaan hänet tai vapauttamaan hänet synnin syyllisyydestä ja tuomiosta. Mutta sit-
ten sanotaan ihmeellinen totuus: Abraham uskoi Jumalaa, ja se luettiin hänelle van-
hurskaudeksi. (Room. 4:3)  On tärkeätä, että ei  sanota, että hän uskoi Jumalaan 
vaan että hän uskoi Jumalaa. Kysymys oli siitä, että Aabraham uskoi sen, mitä Ju-
mala sanoi hänelle. Hän otti vastaan avoimella sydämellä Jumalan suurenmoisen 
lupauksen.  Siis  Jumala  lahjoitti  Kristuksessa  itse  valmistamansa vanhurskauden 
Aabrahamille vain siksi, että tämä otti sen vastaan hänen sanansa lupauksessa. 

Tietenkin Aabraham uskoi myös Jumalaan, hänen olemassaoloonsa, jonka hän tiesi 
ja tunsi sen perusteella, että Jumala alkoi puhua hänelle ja ilmestyi hänelle. Mutta 
Jumalan olemassaoloon uskovat Jeesuksen mukaan myös riivaajat ja pelkäävät. Ih-
minen voi  joutua Jumalan hyvinkin  voimakkaan puhuttelun kohteeksi,  tajuta ole-
vaansa pyhän Jumalan kasvojen edessä, mutta silti sulkea sydämensä oven sekä 
Herran totuuden sanalle että hänen armonsa sanalle.

Usko, joka ottaa avoimesti vastaan Jumalan sanan, on ihmeellinen todellisuus. Se 
ei ole mikään ansio eikä ominaisuus, johon voisimme vedota. Kuitenkin juuri se, että 
otamme vastaan Herran puheen, avaamme sille sydämemme, on sekä tie pelastuk-
seen että elämään Jumala yhteydessä. Usko on Jumalan lahja, koska vain Pyhä 
Henki voi synnyttää sen hengellisesti kuolleessa ihmisessä, se on suurta armoa jo 
itsessään, ja silti se eräässä mielessä ole mitään, ellei se kohdistu kaiken aikaa ai-
noastaan ja vain elävään Jumalaan ja liity siihen. 

Usko – Jeesuksen luo tulemista
Uskosta voidaan käyttää myös ilmaisua ”tuleminen Jeesuksen luo”. Jeesus sanoi 
epäuskoisista:
Te tutkitte Kirjoituksia, koska luulette, että teillä on niissä iankaikkinen elämä, ja juuri 
ne todistavat minusta. Silti te ette tahdo tulla minun luokseni, että saisitte elämän. 
(Joh. 5:39-40)



150

Samalla Jeesus osoittaa, että tie hänen luokseen, hänen tuntemiseensa ja pelas-
tuksen  lahjan  omistamiseen  tapahtuu  juuri  Kirjoitusten  eli  Jumalan  kirjoitetun 
Sanan, Raamatun välityksellä. Sitä lukiessamme tai kuullessamme olemme Juma-
lan kasvojen edessä. Niin tehdessämme Pyhä Henki voi avata sydämemme oven 
ottamaan sanan vastaan ja siis uskomaan sen ja siinä ottamaan vastaan itse Her-
ran Jeesuksen Kristuksen.

”Vanhat” tai ”isät” viittaa kaikkiin niihin Vanhan testamentin miehiin ja naisiin, jotka 
saivat vanhurskauttavan uskon aivan samalla tavalla kuin myös uuden liiton usko-
vat. Molempien saama pelastus perustuu samaan Kristuksen lopulliseen uhriin Gol-
gatalla, jonka Jumala lupasi jo heti syntiinlankeemuksen tapahduttua. Vanhassa lii-
tossa sitä odotettiin ja annetun lupauksen varassa siihen uskottiin, uudessa saam-
me katsella ja omistaa sen jo tapahtuneena täydellisenä ja lopullisena sovituksena 
koko ihmiskunnan syntien sovitukseksi. Ne, jotka uskossa turvaavat siihen saavat 
osakseen pelastuksen, vanhurskauden ja ikuisen elämän. Ne, jotka torjuvat sen ja 
sulkevat sydämensä Jumalan sanalle, joutuvat itse kantamaan syntiensä rangais-
tuksen ikuisessa kadotuksessa. 

Uskon ja ymmärrys
Uskon kautta me ymmärrämme, että maailmat on tehty Jumalan sanalla, niin että 
se, mikä nähdään, ei ole syntynyt näkyvästä. (3)

Moni etsivä esittää Jumalalle vaatimuksia ja ehtoja, joiden täyttyessä he suostuisi-
vat uskomaan. Tyypillinen vaatimus on se, että ihminen haluaa riittävän hyvin ym-
märtää voidakseen uskoa. Jumala ei kuitenkaan meidän ehtoihimme suostu, hän 
sen sijaan asettaa ehdot: ”Käänny, tunnusta syntisi ja anna kastaa itsesi Jeesuksen 
nimeen, niin saat syntisi anteeksi, saat Pyhän Hengen ja hänessä myös uskon lah-
jan.” Herran edessä taipuva ja armon vastaan ottava saa uskon, joka liittää hänet 
Jumalaan ja hänen viisauteensa. Sen seurauksena hän alkaa vihdoin ymmärtää. 
”Uskon, siksi ymmärrän.” 

C.S. Lewisin sanotaan sanoneen: ”Jumala on valo, jota en kykene näkemään, mut-
ta hänen valossaan näen kaiken muun.” Kun usko liittää meidät siihen Jumalaan, 
joka Jeesuksen kautta loi maailman, kaikki luonnossa ja maailmankaikkeudessa nä-
kyvä mitä ihmeellisin järjestys, käsittämättömän hienot järjestelmät ja universumin 
valtavuus näyttäytyvät meille osoituksina Jumalan viisaudesta ja kaikkivaltiudesta. 
Kun ateisti  nähdessään luomakunnan toiminnan suunnitelmallisuuden ja  elämän 
äärimmäisen monimuotoisuuden ja rikkauden, hän joutuu havaintonsa synnyttämän 
kokemuksen vastaisesti yrittämään ylläpitää ”epäuskoaan”. Itse asiassa hän tarvit-
see siihen enemmän ”uskoa” kuin se, joka näkee kaikessa Jumalan käsialan jäljen. 
Epäuskonsa tueksi  hän joutuu rakentamaan evoluutioteorian,  joka ei  kuitenkaan 
kestä tieteellisen tutkimuksen vääjäämättömien tulosten edessä.

Sanallaan luovan Jumalan uskossa sydämeensä vastaanottaneelle avautuu aidon 
tiedon ja tutkimuksen maailma. Jumala antoi luomalleen ihmiselle tehtävän tutkia 
hänen luomistekojaan ja oppia niiden kautta tuntemaan Jumalan ajatuksia voidak-
seen  sitten  soveltaa  oppimaansa  luomakunnan  hallinta  ja  varjelutehtävässään. 
Tampereen Klassillisen Lyseon seinässä lukee: ”Kaiken opin alku on, pelkää Juma-
laa ja pidä hänen käskynsä.” Uskosta käsin voimme ihmetellen ymmärtää Jumalan 
suuria tekoja.



151

Kun usko liittää meidät elävään Jumalaan, meille avautuu luomakunnan ihmeellinen 
salaisuus,  että  kaikki  luotu  näkyvä sisältää suunnattoman määrän informaatiota. 
Kaiken biologisen DNA informaation lähde on Jumalan sana. Kaikki Jumalan asetta-
mat  luonnon  lait  ja  ihmiselämän  moraaliset  lait  kuvaavat  sitä,  että  hän  on  jär-
jestyksen Jumala. Viime kädessä uskon yhteys Pyhään Henkeen avaa meille myös 
Jumalan kirjoitetun ilmoituksen eli Raamatun sanoman:
Ennen kaikkea teidän tulee tietää, ettei yksikään Raamatun profetia ole kenenkään 
omin neuvoin selitettävissä, sillä mitään profetiaa ei ole koskaan tuotu esiin ihmisen 
tahdosta, vaan Pyhän Hengen johtamina ihmiset ovat puhuneet sen, minkä saivat 
Jumalalta. (2. Piet. 1:20-21) 

Usko ja tiede
Väitteet, joiden mukaan usko ja tiede ovat ristiriidassa keskenään, ovat kestämättö-
miä. Jumala antoi heti luomisessa paratiisissa ihmiselle tehtäväksi harjoittaa tutki-
musta. Sen sijaan usko on kyllä ristiriidassa sellaisen tieteeksi nimitetyn uskomuk-
sen kanssa, joka väittää, että tiedettä tehtäessä ei saa ottaa huomioon Jumalan ole-
massaoloa ja toimintaa. 

Länsimainen tiede on syntynyt siitä peruslähtökohdasta, että Jumala loi maailman ja 
myös ihmisen sellaiseksi, että hänen havaintonsa luonnosta vastaavat todellisuutta. 
Ilman tuota perususkoa ei nimittäin ole mielekästä harjoittaa tutkimusta. Hindulais-
buddhalaisessa kulttuurissa ei voinut syntyä tiedettä, koska siellä havaittua maail-
maa pidettiin harhana, josta piti päästä vapautumaan korkeammilla tietoisuuden ta-
soilla.  

Usko ja uhri
Uskossa uhrasi Aabel Jumalalle paremman uhrin kuin Kain. Uskon kautta hän sai 
todistuksen, että hän oli vanhurskas, kun Jumala antoi todistuksen hänen uhrilah-
joistaan. Uskonsa kautta hän puhuu vielä kuoltuaankin. (4)

Antropologian yksi ratkaisematon kysymys on, miksi kaikissa kulttuureissa ja kaikis-
sa uskonnoissa harjoitetaan uhraamista. Vastaus löytyy kyllä Raamatun ensilehdil-
tä. Heti syntiinlankeemuksen jälkeen Jumala lupasi, että hän antaisi Eevan sieme-
nestä syntyvän Messiaan, joka tulisi  kukistamaan synnin ja Saatanan. Sen, että 
Kristus tulisi tekemään sen uhrinsa kautta, Jumala osoitti pukemalla alastomuuteen-
sa häpeään havahtuneet Aadamin ja Eevan nahkapukuihin. Niiden valmistamiseen 
tarvittiin eläimiä, jotka uhrattiin.  Vastaavasti  meidät puetaan uskon kautta tänään 
Kristuksen lahjavanhurskauden pukuun, jonka Jeesus valmisti  meille täydellisellä 
elämällään ja uhrikuolemallaan. Ilman veriuhria ei ole anteeksiantamusta. 

Aabel noudatti Jumalan osoittamaa uhrin mallia. Hän toi alttarille syntiuhriksi par-
haitten lampaittensa esikoisista. Hän tiesi, että tarvitaan veriuhri, jotta hänen syntin-
sä voitaisiin antaa anteeksi. Uhri oli osoitus siitä, että hän uskoi Jumalaa, jolta oli 
saanut oikean uhraamisen mallin. Kain sen sijaan piti parempana uhrata oman mie-
lensä mukaisella tavalla. Omatekoinen uskonnollisuus ei kuitenkaan kelpaa Juma-
lan edessä. Aabel sai Jumalalta todistuksen, että hän oli vanhurskas. Jumala antoi 
Aabelille synnit anteeksi, koska hänen uhrinsa liitti hänet uskossa tulevan Messiaan 
lopulliseen uhriin. 



152

Kainissa asia synnytti syvän kateuden ja vihan. Uskonnollinen kateus voi muuttua 
mitä hirvittävimmiksi teoiksi aivan samalla tavalla kuin Jeesuksen ajan fariseusten 
uskonnollinen kateus vei heidät surmaamaan Jeesuksen. 

Surmatusta Aabelista sanotaan, että hän puhui vielä kuoltuaankin. Keskustelin ker-
ran erään Jehovan-todistajan kanssa siitä, miten Raamattua on luettava kirjaimelli-
sesti. Hän totesi siihen, että emmehän mitenkään voi ottaa kirjaimellisesti esimerkik-
si sitä, mitä Herra sanoi Kainille Aabelin verestä:
"Mitä oletkaan tehnyt! Veljesi veri huutaa minulle maasta!” (1. Moos. 4:10) Vastasin 
siihen, että voi olla, että sinun ja minun korvamme eivät sitä huutoa kuule, mutta Ju-
mala sen kyllä kuulee. Heprealaiskirjeen kirjoittaja palaa asiaan jatkossa näin:
Te sitä vastoin olette tulleet…. uuden liiton välimiehen Jeesuksen luo ja vihmonta-
veren luo, joka puhuu parempaa kuin Aabelin veri. (Hepr. 12:24)

Aabelin veri huutaa yhdessä lukemattomien marttyyrien veren kanssa Jumalalta oi-
keudenmukaista rangaistusta eli kostoa (sana kosto tarkoittaa Raamatussa Juma-
lasta puhuttaessa oikeudenmukaista rangaistusta):
Kun Karitsa avasi viidennen sinetin, näin alttarin alla niiden sielut, jotka oli surmattu 
Jumalan sanan ja sen todistuksen tähden, joka heillä oli. He huusivat kovalla äänel-
lä: "Kuinka kauaksi aikaa sinä, pyhä ja tosi Valtias, jätät tuomitsematta ja kostamat-
ta meidän veremme niille, jotka asuvat maan päällä?" Jokaiselle heistä annettiin pit-
kä, valkea vaate ja heille sanottiin, että pysyisivät vielä vähän aikaa levollisina, kun-
nes täyttyisi heidän palvelustoveriensa ja veljiensä lukumäärä, niiden jotka joutuisi-
vat tapettaviksi niin kuin hekin. (Ilm. 6:9-11)

Lopulta Aabel ja myös kaikki muuta vääryyden uhreiksi joutuneet marttyyrit tulevat 
saamaan oikeutta. Heidän ei tarvitse pelätä rangaistusta omista synneistään, koska 
ne on annettu Jeesuksen uhriveren tähden anteeksi. Toisin kuin Aabelin veri Jee-
suksen Golgatalla maahan vuotanut uhriveri ei kuitenkaan huuda meille Jumalan 
edessä nyt rangaistusta vaan armoa ja laupeutta. Se julistaa: ”Kaikki on täytetty! 
Olet vapaa, syntisi on pyyhitty pois!”

Aivan niin kuin Aabel sai Jumalalta todistuksen siitä, että hänet luettiin vanhurskaak-
si, koska hän uskoi Jumalaa ja osoitti uskonsa uhrissaan, mekin saamme Jumalalta 
sanallisen todistuksen Raamatussa uskonvanhurskaudestamme, kun panemme tur-
vamme Jeesuksen maahan vuotaneeseen vereen. Pyhä Henki vakuuttaa sen Sa-
nassa meille, jotka olemme tunnustaneet syntimme ja uskomme Jeesukseen: ”Ole 
turvallisella mielellä, sinun syntisi on annettu sinulle anteeksi!” 

Suoraan taivaaseen
Uskonsa perusteella otettiin Hanok pois, eikä hän nähnyt kuolemaa. "Häntä ei enää 
löydetty, koska Jumala oli ottanut hänet pois." Ennen poisottamistaan hän näet oli 
saanut todistuksen, että hän oli kelvollinen Jumalalle. (5)

Hanokista eli Eenokista sanotaan näin:  Hanok vaelsi Jumalan yhteydessä. Sitten 
häntä ei enää ollut, sillä Jumala otti hänet pois. (1. Moos. 5:24) Profeetta Eliaksen 
ohella Hanok oli toinen niistä Vanhan testamentin uskovista, jotka eivät kulkeneet 
kuoleman kautta vaan pääsivät suoraan Jumalan kirkkauteen. Molemmat olivat mie-
hiä, joista Jumala todisti, että he kelpasivat hänelle. Kummankaan kelvollisuus ei 
perustunut siihen, miten hyvin he olivat onnistuneet vaelluksessaan, vaan siihen, 



153

että he elivät uskossa Jumalaan, joka vanhurskauttaa jumalattoman. Usko liitti hei-
dät Jumalaan ja siksi he vaelsivat Jumalan yhteydessä. Uskossa vastaanotettu Ju-
malan pelastava vanhurskaus kantoi heidän elämässään myös monenlaista hedel-
mää. Mutta syy Jumalan mielisuosioon oli heidän uskonsa kautta omistamassaan 
vanhurskaudessa, joka perustui uhrivereen. 

Jumalalle kelpaaminen
Mutta ilman uskoa on mahdotonta olla kelvollinen, sillä sen, joka tulee Jumalan luo, 
täytyy uskoa, että Jumala on ja että hän palkitsee ne, jotka häntä etsivät. (6)

Jumalan olemassaoloon uskominen perustuu siihen,  että  hän itse on ilmoittanut 
meille, kuka ja millainen hän on. Hän on tehnyt sen kahdella tavalla. Jokainen maan 
päällä elävä ihminen on saanut osakseen hänen yleisen ilmoituksensa, joka sisältää 
Jumalan luomisteot, Jumalan puheen omassatunnossa ja Jumalan kaitsennan sekä 
kansojen että yksityisten ihmisten elämässä. Viimeksi mainittu sisältää muun muas-
sa sen, että Jumala antaa ihmiselle elämän, ravinnon ja monenlaista luonnollista 
iloa. Seuraavat kolme tekstiä kuvaavat tätä Jumalan itsensä paljastavaa toimintaa, 
joka kohdistuu poikkeuksetta jokaiseen ihmiseen. Viimeisellä tuomiolla kukaan ei 
voi nousta Jumalaa vastaan väittäen, ettei hän tiennyt Jumalasta.

Se, mitä Jumalasta voidaan tietää,  on kuitenkin ilmeistä heidän keskuudessaan. 
Onhan Jumala ilmoittanut sen heille, sillä hänen näkymättömät ominaisuutensa, hä-
nen iankaikkinen voimansa ja jumaluutensa, ovat maailman luomisesta asti olleet 
nähtävissä ja ymmärrettävissä hänen teoissaan. Siksi he eivät voi mitenkään puo-
lustautua. (Room. 1:19-20)

Kun pakanatkin, joilla ei ole lakia, tekevät luonnostaan, mitä laki vaatii, niin he, vaik-
ka heillä ei lakia olekaan, ovat itse itselleen laki. Näin he osoittavat, että lain vaati-
mukset on kirjoitettu heidän sydämeensä, kun heidän omatuntonsakin todistaa ja 
heidän ajatuksensa yhdessä syyttävät tai myös puolustavat heitä sinä päivänä, jona 
Jumala minun julistamani evankeliumin mukaisesti tuomitsee ihmisten salaisuudet 
Kristuksen Jeesuksen kautta. (Room. 2:14-16)

Me julistamme teille evankeliumia, että kääntyisitte näistä turhanpäiväisistä jumalis-
ta elävän Jumalan puoleen, hänen, joka on tehnyt taivaan ja maan ja meren ja kai-
ken, mitä niissä on. Menneiden sukupolvien aikana hän on sallinut kaikkien pakana-
kansojen kulkea omia teitään. Kuitenkaan hän ei ole jättänyt antamatta todistusta it-
sestään vaan on tehnyt teille hyvää. Hän on antanut taivaasta sateita ja hedelmälli-
siä aikoja ja on ravinnut teidän sydämenne ruoalla ja ilolla. (Ap.t. 14:15-17)

Tietenkin tänä päivänä on monia, jotka kieltäytyvät uskomasta Jumalan olemassa-
oloon yleisestä ilmoituksesta huolimatta. Syy ei ole se, että Jumalaan uskominen 
olisi jotenkin vaikeata tai että heillä on mielestään hyvät niin sanotut tieteelliset väit-
teet Jumalan olemassaoloa vastaan, vaan se, että ihminen rakastaa syntiä eikä ha-
lua nöyrtyä parannukseen siitä pahasta, jonka yleisen ilmoituksen perusteella tietää 
vääräksi. Ellei ihminen suostu ottamaan vastaan Jumalan yleistä ilmoitusta, hän ei 
myöskään hyväksy erityistä ilmoitusta, jonka Jumala antoi ensin Israelin kansalle 
Vanhan testamentin historiassa ja sitten kaikelle maailmalle Jeesuksen sovitustyös-
sä ristillä ja hänen ylösnousemuksessaan. Erityinen ilmoitus on meille talletettuna 
Raamatussa, joka on Jumalan sanaa.



154

Ihminen, joka johdonmukaisesti hylkää Jumalan ilmoituksen eikä usko Jumalan ole-
massaoloon ei voi kelvata Jumalalle. Mutta pelkkä Jumalan olemassaolon hyväksy-
minen ei vielä merkitse elävää kristillistä uskoa, joka liittää meidät Jeesuksen yhtey-
teen. Johannes kirjoittaa Jumalan pelastusilmoituksesta evankeliumista näin:
Paljon muitakin tunnustekoja, joista ei ole kirjoitettu tässä kirjassa, Jeesus teki ope-
tuslastensa nähden. Mutta nämä on kirjoitettu, että te uskoisitte Jeesuksen olevan 
Kristus, Jumalan Poika, ja että teillä,  kun uskotte, olisi  elämä hänen nimessään. 
(Joh. 20:30-31)

Yleisen ja erityisen ilmoituksen perusteella ihmisen on mahdollista päätyä sellai-
seen vakuuttuneisuuteen, että Jeesus on Jumalan poika. Mutta siitä on sitten etsi-
jän otettava uskon askeleet ja käytävä Herran luokse omat syntinsä tunnustaen ja 
armoa anoen Jeesuksen uhrivereen vetoamalla. Silloin yhteys Jumalaan syntyy ja 
ihminen saa armopalkkana kokea sen, että Pyhän Hengen elämä alkaa virrata hä-
neen.

Usko vaikuttaa toimintaa
Uskon kautta  rakensi  Nooa pyhässä pelossa arkin perhekuntansa pelastukseksi, 
kun hän oli saanut ilmoituksen siitä, mikä ei vielä näkynyt. Uskon kautta hän tuomit-
si maailman ja tuli sen vanhurskauden perilliseksi, joka tulee uskosta. (7)

Vaikka uskon kautta ihminen ilman mitään omia tekoja saa ottaa vastaan Jeesuk-
sen valmistaman syntien anteeksiantamisen Golgatan uhriveren ansiosta ja Kristuk-
sen täydellisen elämän omaksi vanhurskaudekseen, siitä alkaa kuitenkin uskonelä-
mä, jossa usko vaikuttaa monenlaisia tekoja. Tosin usko itsessään ei niitä vaikuta, 
vaan se Herra, johon usko ihmisen liittää. Paavali kuvaa asiaa näin:

Armosta te olette pelastettuja uskon kautta, ette itsenne kautta - se on Jumalan lah-
ja - ette tekojen kautta, ettei kukaan voisi kerskailla. Sillä me olemme hänen tekon-
sa, luodut Kristuksessa Jeesuksessa niitä hyviä töitä varten, jotka Jumala on ennal-
ta valmistanut, vaeltaaksemme niissä. (Ef. 2:8-10)

Jakeesta 7 eteenpäin luku 11 käy lävitse esimerkkejä siitä, millaisia tekoja uskon 
kautta Jumalaan liitetyt ihmiset vanhan testamentin aikana tekivät. Aivouskolle riit-
tää Raamatun sanan totena pitäminen, mutta sydämen usko avaa ihmiselle Juma-
lan elämän virrat, jotka eivät voi pitää ihmistä toimettomana tai hedelmättömänä.

Nooassa samoin kuin kaikissa elävissä uskovissa yhteys Herraan synnytti pyhän 
pelon Jumalan kirkkauden edessä ja samalla vihan maailmassa vallitsevaa syntielä-
mää kohtaan. Jumalan rakastaminen ilmenee aina myös synnin vihaamisena. Yritys 
elää puoliksi maailman mukaan ja puoliksi Jumalan tahdon mukaan on tuhoon tuo-
mittu. Herran tahdon tekeminen, maailman arvomaailman ja synnin tuomitseminen 
ovat uskon hedelmää, kun sydän on auki Herralle ja ottaa vastaan häneltä myös 
tarvittavan voiman kuuliaisuuteen.

Jumalan lapsi saa aina turvallisesti lähestyä taivaallista Isää, mutta samalla hänelle 
on äärimmäisen tärkeää, ettei hän rikkomalla Herran tahtoa murehduta Isän sydän-
tä. Pyhä pelko kuuluu uskovan turvallisuustilaan. Siitä käsin hän haluaa kuuliaisena 
kulkea niissä Jumalan valmistamissa teoissa, jotka Herran sana hänelle osoittaa. 



155

Voi olla, että ympäröivä maailma pitää Herran tahdon tekemistä mielettömänä, mut-
ta usko katsoo vielä edessä olevaan näkymättömään, joka kuitenkin tulee lopulta to-
teutumaan. 

Jos usko vie Herran oman pyhään arkuuteen Isän edessä, maailman ihmisen tulee 
taas pelätä Jumalan vihaa, josta Nooan vedenpaisumus viestittää. Se oli ennakko 
siitä, mitä syntiselle maailmalle tapahtuu viimeisellä tuomiolla:
Ei Jumala säästänyt enkeleitäkään, jotka tekivät syntiä, vaan syöksi heidät pimey-
den  kahleissa  syvyyteen  ja  jätti  heidät  säilytettäviksi  tuomiota  varten.  Eikä  hän 
säästänyt muinaista maailmaa, vaikka hän varjeli Nooan, vanhurskauden saarnaa-
jan, ja seitsemän muuta, kun hän antoi vedenpaisumuksen peittää jumalattomien 
maailman. (2. Piet. 2:4-5)

Kun näin on, usko Jeesukseen ei ole jonkinlainen vaihtoehto muiden joukossa vaan 
ainoa mahdollisuus selvitä pyhän Jumala edessä.

Entä sinä?
Herra haluaa antaa sinulle elävän uskon. Hän etsii sinua sanan kautta. Hän puhuu 
omalletunnollesi. Avaa sydämesi siitäkin huolimatta, että sinulle voi olla kipeää koh-
data oma pahuutesi ja syntisyys. Herra haluaa vapauttaa sinut, antaa sinulle elä-
män yhteydessään. Etsi siksi sinäkin häntä sieltä, missä hänen sanaansa juliste-
taan puhtaasti. 

Herra kutsuu omaansa yhä syvempään yhteyteen kanssaan. Herra haluaa osoittaa, 
kuinka syvä on hänen rakkautensa sinua kohtaan ja kuinka hyvä se tie, jonka hän 
on sinua varten valmistanut. Vaella hänen valmistamissaan teoissa tänäänkin!

Isänmaan etsijät   Hepr. 11:8-22

Uskon vaikutus
Kun isä tai äiti sanoo vastoin saamaansa opetusta toimineelle lapselleen, joka joutui 
siksi hankalaan tilanteeseen: ”Mikset uskonut minua!” ymmärrämme helposti, että 
usko ei ole vain persoonallista luottamusta toiseen henkilöön sen perusteella, miten 
hänet tuntee, vaan myös kuuliaisuutta uskon kohteelle. Näin varsinkin kun uskon ja 
luottamuksen  kohde  on  auktoriteettiasemassa  uskovaan.  Asia  koskee  erityisesti 
suhdettamme Jumalaan. 

Kristillinen usko on se avoin sydän, joka ottaa vastaan Jumalan sanan lupaukset ja 
nojaa koko painollaan niihin.  Pelastavan uskon vastakohta on siis  omiin  voimiin 
luottaminen ja Jumalan pelastavan lahjan torjunta. Omilla lain teoilla eli yrityksellä 
omavoimaisesti kelvata Jumalalle kukaan ei voi päästä ikuista kadotuksen tulta pi-
demmälle. Mutta niin pian kuin usko liittää Jumalaan meidät Kristuksen tähden syn-



156

timme anteeksi saaneet ja uuden Pyhän Hengen elämän saaneet, se alkaakin vai-
kuttaa kuuliaisuutta Jumalan tahdolle, jonka uskova lukee Raamatusta, Jumalan sa-
nasta.  Nyt  ei  kuitenkaan ole kysymys omavoimaisesta yrittämisestä vaan Pyhän 
Hengen synnyttämästä vapaudesta saada iloisin mielin seurata Herran tahtoa. 

Koska usko ei vielä näe kaikkien saamiensa suurenmoisten lupausten toteutumista, 
siihen sisältyy myös tulevaisuuteen suuntautuva toivo. Se perustuu siihen, mitä Ju-
mala Kristuksessa on menneisyydessä tehnyt sovittaessaan syntimme Golgatan ris-
tillä  ja kukistaessaan kuoleman ja avatessaan meille vapaan pääsyn taivaallisen 
Isän valtaistuimelle asti.  Tulevaisuuden toivo ei myöskään jätä uskovaa toimetto-
maksi, vaan hän alkaa toimia se mukaan, mitä hän jo uskon silmin näkee tulevan 
täyttymyksen. Usko näkee vähä samaan tapaan kuin talon rakentajat  toteuttavat 
arkkitehdin näkemystä valmiista rakennuksesta myös perustusta laskiessaan.

Uskon kuuliaisuus
Uskon kautta oli Abraham  kuuliainen, kun hänet kutsuttiin lähtemään siihen maa-
han, joka hänen oli määrä saada perinnöksi. Hän lähti tietämättä, minne saapuisi.  
(8)

Aabraham sai kohdata elävän Jumalan Mesopotamiassa vanhan pakanallisen kult-
tuurin  läpitunkemassa  Uurin  kaupungissa.  Hän  hylkäsi  epäjumalat  ja  omistautui 
seuraamaan Herraa saatuaan kutsun lähteä täysin itselleen tuntemattomaan maa-
han. Hän lähti matkaan vaimonsa, isänsä ja veljenpoikansa Lootin kanssa turvalli-
sesta  kaupunkilaiselämästä  paimentolaiselämään  tietämättä,  minne  oli  matkalla. 
Sen hän kyllä tiesi heti kutsusta, että hän saisi perinnökseen uuden maan, mutta 
vasta perille päästyään Jumala ilmoitti, että nyt oltiin siellä. 

Herra sanoi Abramille: "Lähde maastasi, suvustasi ja isäsi kodista siihen maahan, 
jonka minä sinulle osoitan. Minä teen sinusta suuren kansan, siunaan sinua ja teen 
nimesi suureksi, ja sinä tulet olemaan siunauksena. Minä siunaan ne, jotka siunaa-
vat  sinua,  ja  kiroan  sen,  joka  kiroaa  sinua,  ja  sinussa  tulevat  siunatuiksi  kaikki 
maailman sukukunnat." (1. Moos. 12:1-3)

Jumalan menettelytapa on tänäänkin sellainen, että kun hän kutsuu omansa johon-
kin tehtävään, hän ei ilmoita lopputulosta vaan osoittaa tien, jota uskovan tulee päi-
vittäin vaeltaa. Näin hän pitää omiaan jatkuvasti riippuvaisena omasta johdatukses-
taan ja siitä, että uskovat pysyvät kuuliaisena hänen ohjaukselleen. Sitä mukaan 
kuin askel askeleelta seuraamme Herran sanaa, uskomme ja luottamuksemme Her-
raan myös syvenee. Samalla tiedostamme, ettemme selviä hetkeäkään eteenpäin 
ilman Herran itsensä läsnäoloa elämässämme.

Muukalaisuus
Uskossa hän eli muukalaisena lupauksen maassa niin kuin vieraassa maassa. Hän 
asui teltoissa Iisakin ja Jaakobin kanssa, jotka olivat saman lupauksen perillisiä. (9)

Vaikka uskova saa Herraa seuratessaan tehtävän julistaa evankeliumia ja levittää 
sen voimalla Jumalan valtakuntaa tässä ajassa, hän joutuu kokemaan muukalai-
suutta tässä maassa. Maa on kyllä Herran omaisuutta ja sen hän uudessa muodos-
sa tulee seurakunnalleen lopulta antamaan. Nyt vielä ympärillämme ja lihallisessa 



157

luonnossamme riehuu taistelu syntiä ja pimeyttä vastaan. Olemme tässä maailmas-
sa ”telttaretkellä” niin kuin eräässä laulussa osuvasti todetaan. Meillä on kyllä lu-
paus lopullisesta uudesta maasta ja uudesta taivaasta, olemme Jeesuksen kanssa 
niiden perillisiä, mutta yhä olemme vieraita ja muukalaisia. Kuitenkin Herra Jeesus 
haluaa meidän vaeltavan ja täyttävän tehtävämme juuri  nyt siellä, minne hän on 
meidät johtanut ja asettanut. Jeesus rukoili Isää omiensa puolesta näin:

Minä olen antanut heille sinun sanasi, ja maailma vihaa heitä, koska he eivät ole 
maailmasta, niin kuin en minäkään ole maailmasta. En rukoile, että ottaisit heidät 
pois maailmasta vaan että varjelisit heidät pahasta. He eivät ole maailmasta, niin 
kuin en minäkään ole maailmasta. Pyhitä heidät totuudessa. Sinun sanasi on to-
tuus. (Joh. 17:14-17)

Paavali kirjoittaa omasta ja myös meidän telttaretkestämme näin:
Me tiedämme,  että  vaikka tämä meidän maallinen telttamajamme hajotetaankin, 
meillä on taivaissa Jumalan valmistama asunto, ikuinen koti, joka ei ole käsin tehty. 
Täällä me huokailemme ikävöiden, että saisimme pukeutua taivaalliseen majaam-
me, sillä kun olemme pukeutuneet siihen, meitä ei enää havaita alastomiksi.  Me, 
jotka olemme tässä majassa, huokailemme ahdistuneina. Emme näet tahdo riisuu-
tua vaan pukeutua, niin että elämä nielisi sen, mikä on kuolevaista. Jumala itse on 
valmistanut meidät juuri tähän ja on antanut meille vakuudeksi Hengen. Siksi olem-
me aina turvallisella mielellä ja tiedämme, että niin kauan kuin olemme kotona tässä 
ruumiissamme, olemme poissa Herran luota.  Mehän vaellamme uskossa, emme 
näkemisessä. Mutta me olemme turvallisella mielellä ja haluaisimme mieluummin 
muuttaa pois ruumiistamme kotiin Herran luo.  Siksi  pidämme kunnia-asianamme 
olla hänelle mieliksi, olimmepa kotona tai poissa kotoa, sillä meidän kaikkien on tul-
tava Kristuksen tuomioistuimen eteen, jotta kukin saisi sen mukaan, mitä hän ruu-
miissa ollessaan on tehnyt, hyvää tai pahaa. (2. Kor. 5:1-10)

Matkalla kohti kaupunkia 
Abraham näet odotti sitä kaupunkia, jolla on perustukset ja jonka suunnittelija ja ra-
kentaja on Jumala. (10)

Luvatusta  maasta  Aabraham  sai  pysyväksi  omaisuudekseen  vain  hautapaikan. 
Koko elämänsä hän kierteli eri puolilla nykyistä Israelia ja sai nähdä se maan, jonka 
Jumala lupasi hänen jälkeläisilleen. Kun hän pääsi sinne, Jumala teki Aabrahamin 
kanssa liiton:
Sitten Herra vei Abramin ulos ja sanoi: "Katso taivaalle ja laske tähdet, jos voit ne 
laskea." Herra sanoi vielä hänelle: "Yhtä paljon on sinulla oleva jälkeläisiä." Abram 
uskoi Herraa, ja Herra luki sen hänelle vanhurskaudeksi. (1. Moos. 15:5-6)

Tästä Paavali kirjoitti:
Jos Abraham vanhurskautettiin tekojen perusteella, hänellä on kerskaamista, ei kui-
tenkaan Jumalan edessä. Mitä Raamattu sanoo? Abraham uskoi Jumalaa, ja se 
luettiin hänelle vanhurskaudeksi. Työtä tekevälle ei lueta palkkaa armosta vaan an-
siosta. Sille taas, joka ei töitä tee vaan uskoo häneen, joka vanhurskauttaa jumalat-
toman, luetaan hänen uskonsa vanhurskaudeksi. (Room. 4:2-5)



158

Itsessään jumalaton Aabraham sai uskon kautta pelastuksen ja sellaisen suhteen 
Jumalaan, että häntä nimitettiin Jumalan ystäväksi. Vastaavasti Jeesus kutsui ope-
tuslapsiaan ystävikseen, koska heidätkin Jumala luki kelvollisiksi ei oman hyvyyten-
sä tähden vaan uskon kautta Jeesukseen. Jokainen Herran oma saa tänään vael-
taa ”Jumalan ystävänä”.

Raamattu alkaa kuvauksella Jumalan luomasta paratiisista, puutarhasta, mutta se 
päättyy kuvaukseen puutarhakaupungista,  uudesta Jerusalemista,  joka laskeutuu 
taivaasta alas uuden maan päälle. Taivas ja uusi maa yhtyvät ihmeelliseksi Jumalan 
ystävien asunnoksi.  Muukalaisuuden vastakohtana kaupunki  on lopullisen turvan 
paikka.

Ylhäältä alas
Koko Jumalan Kristuksessa valmistama pelastus tapahtuu ylhäältä alas. Herra itse 
tuli  meidät pelastamaan, hän tuli  ihmiseksi voidakseen ottaa meidän osamme ja 
kantaaksemme meidän syntimme ristin puulle. Meidän ei tarvinnut yrittää kurottau-
tua pelastukseen, Herra lahjoitti sen uskon kautta sydämiimme Pyhässä Hengessä. 
Myös lopullinen ihmeellinen kaupunki, jota Aabraham tähyili ja jota jokainen uskova 
saa odottaa, laskeutuu meidän luoksemme, meidän ei tarvitse kiivetä sinne. Meillä 
on Jumala, joka tukee lähellemme. Ilmestyskirja kuvaa uutta Jerusalemia näin:

Näin myös pyhän kaupungin, uuden Jerusalemin, laskeutuvan alas taivaasta Juma-
lan luota, valmistettuna niin kuin morsian, miehelleen kaunistettu. Ja minä kuulin 
voimakkaan äänen sanovan valtaistuimelta: "Katso, Jumalan maja ihmisten keskel-
lä! Hän asuu heidän keskellään, ja he ovat hänen kansojaan. Jumala itse on heidän 
kanssaan, heidän Jumalansa. Hän pyyhkii kaikki kyyneleet heidän silmistään, eikä 
kuolemaa enää ole, ei surua, ei parkua eikä tuskaa, sillä kaikki entinen on mennyt." 
(Ilm. 21:2-4) 

Vaikka uusi Jerusalem on vielä ylhäällä odottamassa laskeutumistaan, Raamattu 
kertoo, että jo nyt olemme sen kanssa kosketuksessa, sen voimat vaikuttavat jo 
meissä. Heprealaiskirje kuvaa sitä näin:
Te sitä vastoin olette tulleet Siionin vuoren ja elävän Jumalan kaupungin, taivaalli-
sen Jerusalemin, kymmenientuhansien enkelien ja juhlajoukon luo, esikoisten seu-
rakunnan luo, niiden, joiden nimet ovat kirjoitettuina taivaissa, Jumalan luo, joka on 
kaikkien tuomari, ja täydellisiksi tulleiden vanhurskaiden henkien luo ja uuden liiton 
välimiehen Jeesuksen luo ja vihmontaveren luo, joka puhuu parempaa kuin Aabelin 
veri. (12:22-24)

Paavali viittaa samaan näin:
Mutta ylhäällä oleva Jerusalem on vapaa, ja se on meidän äitimme. Onhan kirjoitet-
tu: "Iloitse, sinä hedelmätön, joka et synnytä. Riemuitse ja huuda, sinä, jolla ei ole 
synnytyskipuja!  Sillä  yksinäisellä  on  paljon  lapsia,  enemmän  kuin  sillä,  jolla  on 
mies." Veljet, te olette lupauksen lapsia, niin kuin Iisak oli. (Gal. 4:26-28)

Jo nyt saamme omistaa uskon kautta sen vapauden ja ilon uskon varmuudessa, 
josta täytenä pääsemme nauttimaan uudessa Jerusalemissa.



159

Voima uskon kautta
Uskon kautta sai Saarakin, vaikka oli  hedelmätön, voimaa suvun perustamiseen, 
vieläpä yli-ikäisenä, koska hän piti lupauksen antajaa luotettavana. Sen tähden syn-
tyikin yhdestä miehestä, jopa kuoleutuneesta, jälkeläisiä niin paljon kuin on taivaalla 
tähtiä ja meren rannalla hiekkaa, lukematon määrä. (11-12)

Kun enkelit ilmoittivat Aabrahamille, että ikääntynyt Saara saisi lapsen, hän nauroi 
eikä heti kyennyt tarttumaan uskossa lupaukseen. Herra auttoi hänet kuitenkin epäi-
lystä uskoon ja teki sen ihmeen, että hän sai Iisakin ja Iisakissa lukemattomien ih-
misten esi-isän. Ennen kaikkea Iisak sai olla Jeesuksen esi-isä. Mekin voimme op-
pia luottamaan Jumalan sanassa antamiin lupauksiin, vaikka joudummekin ajoittain 
kamppailemaan epäilysten kanssa. Saara sai  oppia,  että Jumalan lupauksiin voi 
luottaa ja niiden varaan voi jäädä silloinkin, kun olemme mahdottomuuksien edessä. 

Uskonyhteys Herraan kykenee tekemään itsessään voimattomasta vahvan ja kyke-
nevän sellaiseen, mihin hän ei omista lähtökohdistaan mitenkään pystyisi. Herran 
kuuluisa sana Paavalille: "Minun armoni riittää sinulle, sillä voimani tulee täydellisek-
si heikkoudessa." (2. Kor. 12:9) ei tarkoita sitä, että heikkous itsessään takaisi meil-
le Jumalan voiman. Herran voima annetaan meille silloin, kun me heikkoudessam-
me panemme luottamuksemme Herran antamiin lupauksiin ja suostumme niiden 
alla vaeltamaan. Kysymys on Jumalan armon vaikutuksesta, joka kanavoituu mei-
dän sydämiimme uskon kautta. Paavali jatkaa: Siksi olen mieltynyt heikkouteen, pa-
hoinpitelyihin, hätään, vainoihin ja ahdistuksiin, joihin joudun Kristuksen tähden, sillä 
kun olen heikko, silloin olen voimakas. (2. Kor. 12:10) Voima saadaan sikäli kuin 
kuljemme Kristuksen viitoittamaa tietä kuuliaisena sanalle ja luottaen lupausten an-
tajaan.

Isänmaan etsijät
Uskossa nämä kaikki kuolivat eivätkä saaneet sitä, mikä oli luvattu. Kaukaa he oli-
vat sen nähneet ja sitä tervehtineet ja tunnustaneet olevansa vieraita ja muukalaisia 
maan päällä. Ne, jotka näin puhuvat, ilmaisevat etsivänsä isänmaata. Jos he olisivat 
muistelleet sitä maata, josta he olivat lähteneet, niin olisihan heillä ollut mahdolli-
suus palata takaisin. Nyt he kuitenkin pyrkivät parempaan maahan, nimittäin taivaal-
liseen. Sen tähden Jumala ei häpeä heitä vaan sallii kutsua itseään heidän Juma-
lakseen, sillä hän on valmistanut heille kaupungin. (13-16)

Vanhan liiton hurskaat tiesivät,  että he eivät voisi  päästä osallisiksi  taivaallisesta 
isänmaastaan, ellei tulisi Jumalan lupaama Pelastaja Messias, joka lunastaisi heidät 
vapaaksi synnin syyllisyydestä ja tuomion alta. He kuitenkin uskossa pitivät kiinni 
siitä, että tuleva Messias valmistaisi heille pelastuksen synnistä ja avaisi heille tien 
taivaalliseen isänmaahan, jossa ”isä” sana kirjoitetaan isolla kirjaimella. Heitä varten 
Jumala itse oli Messiaassa valmistamassa ”Isänmaata”. He eivät saavuttaneet lu-
vattua siinä mielessä,  että  he olisivat  saaneet  nähdä itse Pelastajan Jeesuksen 
Kristuksen tulevan maan päälle heitä pelastamaan. He olisivat halunneet nähdä sen 
mitä vanha Simeon vihdoin korkeassa iässä sai kokea:
 
Pyhä Henki oli ilmoittanut hänelle, ettei hän näe kuolemaa, ennen kuin on nähnyt 
Herran Voidellun. Hän tuli Hengen vaikutuksesta temppeliin, ja kun vanhemmat toi-
vat Jeesus-lasta sisälle tehdäkseen hänelle niin kuin lain mukaan oli tapana, hän 



160

otti lapsen syliinsä, ylisti Jumalaa ja sanoi: "Herra, nyt sinä päästät palvelijasi rau-
hassa menemään, sanasi mukaan, sillä minun silmäni ovat nähneet sinun pelastuk-
sesi, jonka olet valmistanut kaikkien kansojen nähtäväksi, valoksi, joka ilmestyy pa-
kanoille, ja kirkkaudeksi kansallesi Israelille." (Luuk. 2:26-32)

Vaikka vanhan liiton uskovat eivät vielä päässeet näkemään sitä, mitä Simeon, he 
tiesivät Jumalalta saamansa todistuksen perusteella, että heidän uskonsa tulevaan 
Messiaaseen luettiin  heidän vanhurskaudekseen ja  pääsivät  kuollessaan Herran 
luokse kirkkauden valtakuntaan odottamaan lopullista ruumiin ylösnousemusta Jee-
suksen toisessa tulemisessa.

Matin, Jarkon ja Kalervon Jumala
Sen tähden Jumala ei häpeä heitä vaan sallii kutsua itseään heidän Jumalakseen, 
sillä hän on valmistanut heille kaupungin. (16)

Kun ajattelemme kuinka pyhä, täynnä kirkkautta ja kunniaa kaikkivaltias Jumala on 
ja kuinka perin juurin syntisiä ja turmeltuneita ja monella tavalla langenneita myös 
vanhan liiton patriarkatkin olivat, on hämmästyttävää, että Jumala tuli kuitenkin niin 
alas heidän luokseen, että salli jopa senkin, että häntä itseään kutsuttaisiin ”Aabra-
hamin, Iisaakin ja Jaakobin Jumalaksi”. Miten Jumala saattoikin alentua niin alas, 
että suostui heidän Jumalakseen. Meille ensimmäinen käsky on vaatimus rakastaa 
Jumalaa koko sydämestämme, mutta jatkuvasti epäonnistumme siinä. Silti Jumala 
suuressa armossaan ja laupeudessaan tulee meidän luoksemme. Hän tekee sen 
kokonaan oman armonsa tähden ja siksi, että hän lukee uskon Kristuksen sovinto-
vereen  meidän  vanhurskaudeksemme.  Golgatan  sovintoveren  tähden  hän  pitää 
meitä yhtä synnittöminä ja pyhinä kuin omaa Poikaansa Jeesusta. Siksi hän sallii 
jopa sen, että voimme kutsua omalla nimellämme häntä Jumalaksemme. Hän on 
uskovien Matin, Jarkon ja Kalervon Jumala. Mikä ihmeellinen etuoikeus!

Rakkaimman uhraaminen
Uskon kautta Abraham uhrasi Iisakin, kun hänet pantiin koetukselle. Hän uhrasi ai-
noan poikansa, hän, joka oli vastaanottanut lupaukset ja jolle oli sanottu: "Iisakista 
sinä saat nimellesi jälkeläiset". Hän näet päätteli, että Jumala kykenee kuolleistakin 
herättämään, ja sen vertauskuvana hän sai Iisakin takaisin. (17-19)

Usko Isään Jumalaan ja Vapahtajaamme Jeesukseen Kristukseen takaa meille ikui-
sen elämän kirkkaudessa, mutta se ei takaa helppoa elämää maan päällä. Pikem-
minkin Herra itse vie meidät ajoittain syviin ja koviin koetuksiin, jossa uskomme laa-
tu ja luonne paljastuu mutta joissa myös meille annetaan mahdollisuus oppia tunte-
maan Jumalaa aivan uudella syvyydellä. Usko kasvaa silloin entistäkin lujemmaksi.

Uskon koetukset ovat samalla Jumalan luottamuksenosoitus meitä kohtaan. Koe-
tuksissa mitataan myös sitä, mikä on elämässämme tärkeää ja mikä tärkeintä. Her-
ra saattaa asettaa meidät tilanteeseen, missä hän pyytää meitä luovuttamaan itsel-
leen sen, mikä on meille kaikkein rakkainta. 

Olin seurustellut jo jonkin aikaa Leani kanssa. Meillä oli yhteinen usko ja myös yh-
teinen näky sielujen voittamisesta Herralle sekä halu lähteä myös ulkolähetystyö-
hön. Mutta viimeksi mainittua asiaa minun osaltani näytti estävän se, että olin sai-
rastanut vakavan sydänsairauden ja pelkäsin, että se voisi uusia ja että sen vuoksi 



161

en pääsisi lähtemään lähetystyöhön. Lea oli taas täysin terve ja valmistumassa sai-
raanhoitajadiakonissaksi.  Jos  menisin  naimisiin  hänen kanssaan,  estäisin  hänen 
pääsynsä  kutsumustehtäväänsä  Jumala  valtakunnassa.  Rukoustaistelussa  sekä 
minä että Lea päätimme lopettaa seurustelun, jotta Jumalan tahto pääsisi tapahtu-
maan. Luovutin Lean Jumalalle. Pari viikkoa myöhemmin Herran Henki vakuutti mi-
nulle, että minäkin pääsisin lähtemään ulkolähetykseen. Herra antoi Lean minulle 
takaisin ja menimme pian sen jälkeen kihloihin ja myöhemmin naimisissa lähdimme 
Japaniin työhön. 

Moorian vuori
Aabrahamille Iisakin luovutus Herralle oli tavattoman syvä taistelu. Saatuaan yöllä 
käskyn lähteä Jumalan osoittamalle Moorian vuorelle hän heti aamulla lähti Beerse-
basta vuorta kohti. Paikka oli sama, jolle 2000 vuotta myöhemmin pystytettiin risti 
Jumalan Pojan uhraamiseksi meidän syntiemme tähden. Matka kesti kolme päivää, 
ehkä Aabrahamin elämä kolme kaikkein raskainta päivää. Ne muistuttavat siitä, että 
taivaalliselle Isälle Jeesuksen haudassa lepääminen kesti myös kolme päivää. Nii-
den aikana Aabraham jatkuvasti kyseli, mistä oikein oli kysymys, miksi hänen piti 
uhrata rakas poikansa Iisak, josta Jumala itse oli antanut lupauksen, että hänestä 
tulisi suuri kansa ja ennen kaikkea, että hänen jälkeläisestään tulisi Messias, Pelas-
taja kaikkia ihmisiä varten. Taistelussaan hän päätyi ylösnousemususkoon: 

Jumala ei voi valehdella. Jumala lupasi Iisakin kautta Messiaan. Iisakilla ei ollut vie-
lä lasta. Nyt Iisak uhrataan Herralle. Mikään ei ole sen kamalampaa kuin oman poi-
kansa surmaaminen Herralle uhrina. Kuuliaisena Herran tahdolle Aabraham päätti 
totella ja Iisakkin suostui siihen. Jumalan lupaus ja käsky eivät voi olla ristiriidassa 
keskenään. Siksi Jumala herättäisi Iisakin kuolleista.

Meidän kannattaa kysyä itseltämme, millaisina näemme Jumalan mahdollisuudet 
omassa elämässämme. Osaammeko tehdä oikeat johtopäätökset Jumalan antamis-
ta lupauksista silloinkin, kun näyttää siltä, että olemme elämässämme umpikujassa. 
Herra on suunnattomasti suurempi kuin vähäinen uskomme, mutta hän toivoo, että 
koetuksissa se voisi kasvaa ja että näkisimme, mitä Herra voi tehdä.

Vaikka Jumala estikin Iisakin uhraamisen ja antoi sen sijaan oinaan, sydämensä sy-
vyydessä Aabraham luovutti Iisakin Herralle ja sai maistaa pienen annoksen siitä 
taivaallisen Isän tuskasta, kun hän luovutti oman Poikansa Jeesuksen Kristuksen 
kuolemaan ihmiskunnan syntien tähden. Aabraham, Jumalan ystävä, pääsi omassa 
tuskassaan rakkaan poikansa tähden niin lähelle Jumalan sydäntä, kuin ihmiselle 
on tässä ajassa mahdollista. 

Jaakob ja Paavali vanhurskauttamisesta
Jaakob kirjeissään osoittaa, miten Aabrahamin usko ilmeni tässä tapahtumassa:
Eikö isämme Abraham tullut vanhurskaaksi teoista, kun hän vei poikansa Iisakin uh-
rialttarille? Sinä huomaat,  että usko vaikutti  yhdessä hänen tekojensa kanssa ja 
teoista usko tuli täydelliseksi. Niin toteutui Raamatun sana: "Abraham uskoi Juma-
laa, ja se luettiin hänelle vanhurskaudeksi", ja häntä kutsuttiin Jumalan ystäväksi. 
(Jaak. 2:21-23) 

Jaakob jatkaa: Te siis näette, että ihminen vanhurskautetaan teoista eikä yksin us-
kosta.(Jaak. 2:24): 



162

Paavali taas kirjoittaa: "Katsomme siis, että ihminen tulee vanhurskaaksi, kun hän 
uskoo, ilman lain vaatimia tekoja." (Room. 3:28) 

Nämä ensi lukemalta vastakkaiset toteamukset toimivat kumpikin sitä edeltävän esi-
tyksen tiivistelmänä ("näette / katsomme siis"). Molempien kirjeissä yhtäläisyyksiä 
on monia. Ihminen ei kykene itse hankkimaan uskoa. Jumala lahjoittaa uskon luo-
valla sanallaan. Elävä usko luetaan vanhurskaudeksi. "Lain teot" eli ihmisen omat 
yritykset pelastaa itsensä torjutaan. Paavali tekee sen selvin sanoin, Jaakob pitää 
asiaa itsestään selvänä. "Hyvien tekojen" kohdalla on pikkuinen ero: Jaakob niitä 
vaatii, Paavalin mukaan ne ovat uskon hedelmiä, jotka kasvavat vaatimatta – mutta 
eivät ihan ilman kehottelua.

Jaakobin kirjeen saajilla lienee ollut ilmeinen vaara sortua aivouskoon. Paavalin kir-
jeen saajilla taas oli vaara joutua lain tekojen taakan alle. Mitään todellista ristiriitaa 
heidän välillään ei kuitenkaan ole.

Siunaus uskon kautta
Uskon kautta antoi Iisak Jaakobille ja Eesaulle siunauksen, joka koski tulevaisuutta-
kin. Uskon kautta siunasi Jaakob ennen kuolemaansa Joosefin molemmat pojat ja 
rukoili sauvansa päähän nojaten. (20-21)

Koska usko on avoin sydän Jumalan lupauksille, se suuntautuu tulevaisuuteen. Kun 
uskossa Herraan siunaamme toisia, puhumme heistä hyvää, rukoilemme heille Ju-
malan varjelevaa ja johdattavaa työtä, saamme olla varmat, että Jeesuksen tähden 
rukouksemme kuullaan. Vakuutena siitä on lupaus:
Hän, joka ei säästänyt omaa Poikaansakaan vaan antoi hänet alttiiksi kaikkien mei-
dän edestämme, kuinka hän ei lahjoittaisi meille kaikkea muutakin hänen kanssaan! 
(Room. 8:32)

Uskossa kuoleminen
Uskon kautta  muistutti Joosef loppunsa lähetessä Israelin lasten lähdöstä ja  antoi 
määräyksen luistaan.(22)

Uskovan toivona on kirkastaa Kristusta ei vain elämällään vaan myös kuolemallaan. 
Tapa, jolla uskova kuolee, voi olla suureksi todistukseksi jälkeen jääneille. Uskovalla 
ruumiin kuolemassa ei ole enää mitään rangaistusta, koska Jeesus kantoi sen Gol-
gatan ristillä.  Kysymys on poisnukkumisesta,  jossa heti  silmiemme sulkeuduttua 
saamme nähdä Jeesuksen. Joosefin luut oli muistutus siitä, että Aabrahamille oli lu-
vattu maa Israel, joka kuvaa meille lopullista uutta maata. 400 vuotta myöhemmin 
kansa sai palata Egyptin orjuudesta ja luut vietiin sinne. Uskovalle luut hänen hau-
dassaan on muistutus siitä, että Jeesuksen toisessa tulemisessa haudasta nousee 
uusi ylösnousemusruumis, joka yhtyy Jeesuksen luona paratiisissa odottavaan sie-
luun.  Saamme  omaksemme  samanlaisen  kirkastetun  ylösnousemusruumiin  kuin 
mikä Jeesuksella on nyt Isän oikealla puolella taivaallisella valtaistuimella. 



163

Uskon esikuvia  Hepr. 11:23-40

Jumalan näytöt uskoville
Millä tavalla usko Jumalaan näkyy uskovien ihmisten elämässä? Kysymys ei ole 
vain siitä, millaista rauhaa ja iloa syntien anteeksi saaminen Jeesuksen Golgatalla 
vuodattaman uhriveren tähden vaikuttaa pelastetussa ihmisessä. Koska usko on 
avoin sydän, joka ottaa vastaan Jumalan sanan lupaukset ja kiitollisena saamas-
taan armosta haluaa olla kuuliainen Herralle, se samalla yhdistää meidät Jumalaan. 
Se taas merkitsee sitä, että Herra ottaa uskovan, hänessä riippuvan ihmisen käyt-
töönsä. Herran sanan mukaa uskossa ja kuuliaisuudessa vaeltava saa nähdä häm-
mästyttäviä Jumala tekoja. Ne ovat Jumalan antamia todisteita ja näyttöjä siitä, että 
Herra on heidän kanssaan ja toimii heidän kauttaan oman nimensä kunniaksi ja mo-
nien ihmisten pelastukseksi. Kysymys ei ole siitä, että uskova antaisi näytön omasta 
uskostaan, vaan siitä, että Jumala osoittaa omalla toiminnallaan, miten hän arvos-
taa avointa uskovaa ja kuuliaista sydäntä. Kaikki nuo todisteet ja näytöt ovat Juma-
lan työtä. Niitä ei saa aikaan ihmisen uskonnollinen usko vaan yksin Jumala vas-
tauksena uskovan sydämen avoimuudelle  ottaa armo vastaan ja  olla  kuuliainen 
Herran sanalle.

Heprealaiskirje  jatkaa  pitkää  luetteloa  näistä  Jumalan  todistuksista.  On  tärkeätä 
nähdä, että jokaisen vanhan liiton uskovan elämässä nämä todisteet ja näytöt ovat 
erilaisia. Ne saattoivat merkitä ihmeitä, suuria voittoja mutta myös ihmeellistä kestä-
mistä vainon ja pilkan keskellä.

Vapautus pelosta
Uskon kautta pitivät Mooseksen vanhemmat poikaansa heti syntymästä lähtien pii-
lossa kolme kuukautta. He näkivät, että lapsi oli ihana, eivätkä pelänneet kuninkaan 
määräystä. (23) 

Ihmisessä on luontainen taipumus miellyttää muita ja sopeutua vallitsevaan kulttuu-
riin ja yhteiskunnalliseen järjestykseen. Siinä sinänsä ei ole mitään pahaa, jos yh-
teiskunta haluaisi toimia kymmenen käskyn lain mukaisesti eli niin kuin Jumala sen 
tarkoitti. Nyt kuitenkin elämme monella tavalla synnin kierouttamien ideologioiden ja 
niiden vaikutuksesta vääristyneiden lakien muovaamassa yhteiskunnassa. Uskon 
kuuliaisuus Jumalan sanaa kohtaan vie meidät eräissä tilanteissa kansalaistottele-
mattomuuteen. 

Kun esimerkiksi laki vaatii lääkäriä suorittamaan pienen, äidin kohdussa olevan vau-
van murhaamista, uskova lääkäri kieltäytyy tekemästä niin. Se voi merkitä hänelle 
virasta pidättämistä tai muita sanktioita. Mutta uskova toimii  niin, koska Jumalan 
sana ajaa aina ohi maallisen lainsäädännön silloin, kun jälkimmäinen on ristiriidassa 
kymmenen käskyn kanssa. Vastaavasti  uskova on valmis salakuljettamaan Raa-
mattuja ja hengellistä kirjallisuutta maihin, joissa ne on kielletty. Syy on siinä, että 
Herra käski viedä evankeliumin kaikkialle maailmaan. Yhteiskunnalliset kiellot eivät 
saa sitä estää.



164

Mooseksen vanhemmat näkivät lapsen ihanuuden uskon silmin. Toki he näkivät niin 
kuin kaikki vanhemmat oman pienokaisensa suloisuuden, mutta he näkivät lapsu-
kaisen Jumalan silmin äärimmäisen arvokkaana ja olentona, jonka Jumala oli luonut 
ja jonka Jumala halusi pelastaa ikuiseen elämään ja jolle Jumala antaisi tehtävän 
myös tässä ajassa. Luottamus Herraan näkyi siinä, että he eivät pelänneet itseval-
tiaan kuninkaan määräystä, jonka rikkominen normaalisti merkitsi kuolemantuomio-
ta. Jumala vastasi heidän ”kansalaistottelemattomuuteensa” säästämällä Moosek-
sen hengen ja  tekemällä  tästä Faaraon tyttären ottopojan.  Vanhemmat varmasti 
enemmän kuin hämmästyivät Jumala ihmeellistä tapaa toimia, kun he olivat itse 
kuuliaisia siinä, minkä näkivät Jumalan tahdoksi.

Kristuksen pilkka
Uskon kautta Mooses kieltäytyi suureksi tultuaan kantamasta faraon tyttären pojan 
nimeä. Hän piti  parempana kärsiä yhdessä Jumalan kansan kanssa kuin saada 
synnistä hetkellistä nautintoa. Hän piti  Kristuksen pilkkaa suurempana rikkautena 
kuin Egyptin aarteita, sillä hän käänsi katseensa palkintoa kohti. (24-26)

Faaraon tyttären poikana Moosekselle olisi  tarjoutunut mahdollisuus päästä jopa 
koko valtakunnan kuninkaaksi. Jumalan suunnitelmaan kuului se, että hän sai 40 
vuoden ikään asti koulutusta kansan hallitsemiseen ja korkean koulutuksen, voidak-
seen sittemmin kirjoittaa viisi Mooseksen kirjaa. Egyptin epäjumalanpalvelus ja ho-
vin synnillinen elämä ei vetänyt häntä puoleensa, koska hän oli vanhempiensa ko-
dissa ollessaan saanut oikean opetuksen elävästä Jumalasta ja näki isiensä Juma-
lan palvelemisessa ainoan todellisen merkityksen elämälleen. Hän uskoi tulevaan 
Messiaaseen,  Kristukseen ja  tiesi,  että  Herran  seuraaminen merkitsisi  pilkatuksi 
maailman taholta. Hän valitsi Kristuksen tuntemisen ilon synnillisten nautintojen si-
jaan. Uskossa Aabrahamin, Iisakin ja Jaakobin Jumalaan hän näki tulevan kirkkau-
den ja sen rikkauden ja suuntautui siihen. 

Usko Jeesukseen merkitsee  myös meille  valintaa  helpon  ja  vaikean tien  välillä. 
Meiltä  kysytään,  suostummeko pilkattavaksi  Jeesuksen tähden.  Jeesus  ei  lupaa 
seuraajilleen helppoa tietä mutta todellisen elämän ja iankaikkisuuden kanssaan. 
Jeesus sanoo:
"Menkää sisään ahtaasta portista, sillä se portti on avara ja tie lavea, joka vie kado-
tukseen, ja monet menevät siitä portista sisään. Miten ahdas onkaan se portti ja ka-
pea se tie, joka vie elämään, ja harvat löytävät sen!"  (Matt. 7:13-14) 

Kestäminen vaikeuksissa
Uskossa Mooses jätti Egyptin pelkäämättä kuninkaan vihaa. Hän kesti, koska hän 
ikään kuin näki sen, joka on näkymätön. (27)

Kun Mooses pakeni Midianin maahan, hän joutui tekemään niin pelästyttyään, että 
kuningas olisi tuominnut hänet kuolemaan egyptiläisen miehen murhasta. Nyt kir-
jeen kirjoittaja osoittaa, että syvimmiltään ei ollut kysymys kuninkaan vihan pelkää-
misestä. Kysymys oli pikemminkin siitä, että Herra johdattaa häntä eteenpäin saa-
maan 40 vuotta koulutusta erämaassa vaeltamista varten ja ennen kaikkea Jahve 
Jumalan uudenlaiseen kohtaamiseen. Kovan paimentolaiselämän keskellä hän oppi 
nöyryyden ja kärsivällisyyden, koska hän näki uskon silmillä sen, minkä Jumala oli 
luvannut Aabrahamille ja että siksi koittaisi kansalle myös vapautus Egyptin orjuu-
desta.



165

Veren sively
Uskossa hän pani toimeen pääsiäisen vieton ja veren sivelyn, ettei surmaaja koskisi 
kansan esikoisiin. (28)

Uskon kautta israelilaiset tottelivat Jumalan käskyä ja sivelivät teurastetun pääsiäis-
lampaan veren ovenpäälliseen ja pihtipieliin (2 Moos 12:18-23). Se oli osoitus hei-
dän uskostaan ja siitä, että he olivat Jumalan kansa. He elivät hänen suojelukses-
saan. Ne, jotka eivät uskoneet, eivät myöskään sivelleet verta ohjeiden mukaan, ja 
silloin Jumalan tuomio kohtasi perheen esikoista. Jokainen pääsiäisen vietto muis-
tutti Israelin kansaa siitä, että ilman verenvuodatusta ei ole syntien anteeksianta-
musta. Myös meille pääsiäisen vietto merkitsee, että ilman Jeesuksen uhria Golga-
tan ristillä kukaan ei voi saada armoa ja uutta elämää.

Esikoisten surmaaja oli Herran enkeli. Tapahtumassa oli kysymys synnin rangais-
tuksesta. Egyptiläiset ja israelilaiset olivat yhtä syntisiä. Molempien esikoisten oli 
määrä kuolla. Vain ne pelastuivat, jotka uskoivat Herran sanan ja hakeutuivat veren 
suojaan. Myös osa egyptiläisistä ja sekakansasta hakeutui veren turviin. Viime kä-
dessä kauheinta mitä ihmiselle voi tapahtua on se, että hän jää Jumalan vihan alle. 
Vain Jeesuksen veren alla olemme turvassa:
Joka uskoo Poikaan, sillä on iankaikkinen elämä. Mutta joka ei ole kuuliainen Pojal-
le, ei ole näkevä elämää, vaan Jumalan viha pysyy hänen päällään. (Joh. 3:36)

Me tarvitsemme jatkuvasti suostumista Jumalan sanan totuuden valaisuun ja Jee-
suksen veren puhdistukseen sydämellemme ja omalletunnollemme:
Mutta jos me vaellamme valossa, niin kuin hän on valossa, meillä on yhteys keske-
nämme ja Jeesuksen, hänen Poikansa, veri puhdistaa meidät kaikesta synnistä. (1. 
Joh. 1:7)

Läpi meren
Uskossa kansa kulki Punaisenmeren poikki aivan kuin kuivaa maata myöten, mutta 
samaa yrittäessään egyptiläiset hukkuivat. (29)

Mooses ja kansa olivat epätoivoisessa tilanteessa, kun edessä oli merenlahti ja ta-
kana lähestyi Egyptin sotavoima. (2 Moos 14). He eivät pystyneet taistelemaan ta-
kaa ajavia egyptiläisiä vastaan, eikä heillä ollut pakomahdollisuutta. Heille tilanne oli 
toivoton, mutta ei Jumalalle. He uskoivat häneen, ja hän valmisti heille tien meren 
poikki. Usko suuntasi heidät Jumalaan ja kohotti heidät heidän omien mahdollisuuk-
siensa tai niiden puuttumisen yläpuolelle. Herra vastasi siihen poistamalla esteet ja 
vei heidät läpi meren kuivaa maata myöten.

Meitäkin Herra kutsuu nostamaan kaikissa elämämme tilanteissa silmämme Kris-
tukseen ja hänen kaikkivaltiuteensa. Ratkaisevaa on myös se, että noudatamme 
Herran sanaa, kun hän ohjaa meitä toimimaan lupauksiensa mukaan. Usko ei itses-
sään vaikuta ihmeitä, vaan Herra. Israelille riitti kävely kuivaa maata myöten, kun he 
uskoivat Herran sana. Herra avasi meren heidän edellään ja hukutti heitä ajaneen 
Egyptin armeijan.



166

Muurien sortuminen
Uskon kautta sortuivat Jerikon muurit, kun niiden ympäri oli kuljettu seitsemän päi-
vää. (30)

Luvattuun maahan lopulta päässeellä Israelin kansalla ei ollut Jerikon muurien mur-
tamiseen  vaadittavaa  sotilaallista  voimaa.  Mutta  Joosua  sai  Herralta  merkillisen 
käskyn kiertää kaupunki seitsemän kertaa ja lopulta päästää sotahuudon. Joku var-
maan ajatteli, että touhussa ei ollut mitään järkeä. Mutta Herra osoitti kansalle, että 
on viisautta uskoa ja luottaa Herran lupaukseen silloinkin, kun sen noudattaminen 
näyttää järjettömältä. Jumalan ajatukset ovat paljon meidän teitämme korkeammat. 
Muurit sortuivat ja maan valloitus pääsi alkuun Jumalan erityisenä vaikutuksena, jol-
la Herra halusi osoittaa kansalle, että häneen luottaminen on tie voittoon.

Portto Jeesuksen sukupuussa
Uskon kautta pelastui portto Raahab tuhoutumasta yhdessä tottelemattomien kans-
sa, kun hän oli ottanut vakoilijat luokseen rauha mielessään. (31)

Majataloa pitänyt ja porttona toiminut Raahab otti vastaan Israelin vakoojat, koska 
oli kuullut Herran teoista sen parissa, ja piti huolen siitä, ettei kukaan vahingoittanut 
heitä. Hän uskoi, että Israelin Jumalalle piti kunnioittaa. Usko koitui hänen ja hänen 
perheensä pelastukseksi hänen maanmiestensä saadessa surmansa. 

Uskon tärkein siunaus on se, että Jumala lukee Kristuksen tähden uskon vanhurs-
kaudeksi. Vanhurskaus merkitsee täydellistä syntien anteeksiantoa, pääsyä Juma-
lan lapseksi ja taivaan perilliseksi. Pelastuksessa ei kysytä kuinka suuret synnit ih-
misellä on ollut menneisyydessään. Riittää hukkuvan avunhuuto Jeesuksen puo-
leen. Se on uskoa ja se liittää armahdetun Jumalaan. Mutta aito uskonyhteys Her-
raan vaikuttaa toimintaa ja hyviä tekoja. Ei siksi että ihminen pelastuisi vaan siksi,  
että hän on jo pelastettu.

Eikö samoin myös portto Raahab tullut vanhurskaaksi teoista, kun hän otti lähetti-
läät luokseen ja päästi heidät pois toista tietä? Niin kuin ruumis ilman henkeä on 
kuollut, niin on uskokin ilman tekoja kuollut. (Jaak. 2:25-26) 

Raahab meni myöhemmin naimisiin Salmonin kanssa ja synnytti Booaksen. Hänes-
tä tuli Jeesuksen sukupuun jäsen: … Salmonille (syntyi Booas), jonka äiti oli Raa-
hab. Booakselle syntyi Oobed, jonka äiti oli Ruut. Oobedille syntyi Iisai ja Iisaille 
Daavid, kuningas...  (Matt. 1:5-6) Herra ei muistele uskon kautta pelastuneen ihmi-
sen menneisyyttä eikä hänen kansallisuuttaan ottaessaan hänet käyttöönsä.

Jumalan vaikuttamat uskon urotyöt
Mitä vielä sanoisin? Minulta loppuisi  aika, jos kertoisin Gideonista,  Baarakista ja 
Simsonista, Jeftasta, Daavidista  ja Samuelista sekä profeetoista. Uskon kautta he 
kukistivat valtakuntia, pitivät vanhurskautta voimassa, saivat kokea lupausten toteu-
tumista, tukkivat leijonien kidat. He sammuttivat tulen voiman, pääsivät miekanteriä 
pakoon, vahvistuivat heikkoudesta, tulivat väkeviksi sodassa ja ajoivat pakoon muu-
kalaisten sotajoukot. (32-34)



167

Joku saattaa ihmetellä, että tuomareiden joukossa uskon sankarina mainitaan myös 
Simson, joka oli syntymästään asti luvattu koko elämäkseen Herran käyttöön nasii-
riksi, Herralle pyhitetyksi. Nasiirilupauksen tehneen oli pidätyttävä viinistä ja väke-
vistä juomista. Hiusten piti antaa kasvaa vapaasti,  partaveitsi  ei saanut koskettaa 
hänen päätä. Kuolleen luo hänen ei ollut lupa mennä, vaikka tämä olisi ollut lähei-
nen sukulainen. Hänen oli oltava Herralle pyhitetty. Nyt kuitenkin Simson rikkoi kaik-
ki nasiirilupauksen ehdot yksi toisensa jälkeen. Hän sotkeutui pahasti myös nais-
suhteissaan. 

Missä sitten monessa suhteessa langenneen Simsonin uskon kautta Herra pääsi to-
teuttamaan suunnitelmaansa. Se tapahtui hänen dramaattisen kuolemansa kautta, 
kun hän sokaistuna, vangittuna ja pilkattuna huusi avukseen Herran nimeä ja toteut-
ti Jumalan tuomion filistealaisille:

Silloin Simson huusi  avukseen Herraa ja sanoi:  "Herra Jumala,  muista minua ja 
vahvista minua vielä tämän kerran, oi Jumala, että saisin kostetuksi filistealaisille 
molemmat silmäni yhdellä kertaa!" Sitten Simson tarttui molempiin rakennusta kan-
nattaviin keskipylväisiin, toiseen oikealla ja toiseen vasemmalla kädellään, ja nojau-
tui niitä vasten. Simson sanoi: "Menköön oma henkeni yhdessä filistealaisten kans-
sa!" Ja hän taivutti pylväitä niin voimakkaasti, että rakennus luhistui ruhtinaiden ja 
kaiken sisällä olevan kansan päälle. Niitä, jotka hän surmasi kuollessaan, oli enem-
män kuin niitä, jotka hän oli surmannut eläessään. (Tuom. 16:28-30)

Kaikilla elämän alueilla
Kirjoittajan luettelemat esimerkit  osoittavat, ettei ole sellaista elämänaluetta, millä 
usko ei  voisi  tuottaa hyötyä ihmiselle ja  kunniaa Jumalalle.  Riippumatta ihmisen 
asemasta kaikki on mahdollista sille, joka uskoo (Mark 9:23). Luetteloiduilla uskon 
ihmisillä oli  mahtavia vihollisia, mutta he saavuttivat uskon kautta suuria voittoja. 
Joosua ja Daavid ovat erityisen hyviä esimerkkejä ihmisistä, jotka "kukistivat valta-
kuntia".  Johtajina ja  tuomareina he osoittivat  vanhurskautta  myös monilla  muilla 
alueilla. Uskon ihmiset tarttuvat Jumalan lupauksiin eivätkä tyydy vain kuulemaan 
siitä, mitä hän on toisille tehnyt. Usko osoittaa voimansa, ei vain sen kautta, mitä se 
saa aikaan, vaan myös sillä, mitä se panee alttiiksi ja mitä se uhraa.

Sadrak, Meesak ja Abednego olivat tulisessa pätsissä vahingoittumatta, Elia ja mo-
net muut "pääsivät miekanteriä pakoon". Kuningas Hiskia oli yksi niistä, jotka para-
nivat sairaudestaan. Gideon tuli  "väkeväksi sodassa ja ajoi pakoon muukalaisten 
sotajoukot". 

Lukiessamme luetteloa meille herää kysymys, millaisia urotekoja Herra on voinut 
meidän kauttamme vaikuttaa? Voi olla, että meidän uskonelämämme on ollut varsin 
vaatimatonta. Jeesus muistuttaakin meitä, että ratkaisevaa ei ole tekojemme suu-
ruus tai pienuus, vaan se olemmeko olleet uskollisia niissä vähissä tehtävissä, jotka 
Herra on meille uskonut yhteydessä hänen kanssaan. Herra antaa isompia haastei-
ta sitä mukaan kuin pysymme uskollisina pienemmissä. Lopulta Herra lupaa aivan 
tavallisille uskoville tehtävän hallita hänen kanssaan, kunhan pysymme uskossa hä-
nen yhteydessään loppuun asti:
Joka voittaa ja loppuun asti ottaa vaarin minun teoistani, sille minä annan vallan hal-
lita pakanoita. Hän on paimentava heitä rautaisella sauvalla, hän särkee heidät kuin 
saviastiat. (Ilm. 2:26-27)



168

Uskon kautta vainoissa kestäneet
On ollut naisia, jotka saivat kuolleet omaisensa takaisin henkiin herätettyinä. Jotkut 
antoivat  kiduttaa itseään eivätkä ottaneet vastaan vapautusta, että saavuttaisivat 
paremman ylösnousemuksen. Toiset taas saivat kokea pilkkaa ja ruoskimista, vielä-
pä kahleita ja vankeutta. Heitä kivitettiin, sahattiin kappaleiksi ja surmattiin miekalla. 
He kuljeksivat lampaan- ja vuohennahoissa, olivat puutteenalaisia, ahdistettuja ja 
pahoinpideltyjä, nuo, joiden arvoinen maailma ei ollut. He harhailivat autiomaissa, 
vuorilla, luolissa ja maakuopissa. (35-38)

Nyt kirjoittaja siirtyy uskon kautta toimineiden henkilöiden sijasta niihin, jotka kärsi-
vät uskon kautta. Muutamat palasivat uudelleen elämään, mutta toiset kävivät ruu-
miilliseen  kuolemaan  odottamaan  "parempaa  ylösnousemusta,  siis"  iankaikkista 
elämää. "Vapautusta" tarjottiin palkaksi siitä, että he kieltäisivät uskonsa, mutta sii-
hen he eivät suostuneet. Se ylösnousemus, jota he odottivat, oli parempi kuin vain 
elämän jatkumista maan päällä. 

Sitten on toinen uskonsa tunnustavien ryhmä, joita ei surmattu. Jeremia oli yksi esi-
merkki  heistä.  Heprealaiskirjettä  lukivat  näitä  vainon  muotoja  kokeneet  uskovat. 
Heidän oli siksi syytä tietää, että eivät he olleet suinkaan ensimmäisiä, jotka joutui-
vat tätä tietä kulkemaan. 

"Kivittäminen"  oli  juutalaisten  keskuudessa  tavallinen  teloitusmenetelmä.  Sakarja 
surmattiin tällä tavalla. Perimätieto kertoo, että Jesaja "sahattiin" poikki  kuningas 
Manassen aikana, kun hän oli piiloutunut onttoon puuhun. Profeetta Uuria oli yksi 
niistä, jotka surmattiin "miekalla". Antiokos Epifaneen aikana riehuneissa vainoissa 
monet  juutalaiset  saivat  kokea  tässä  kuvattuja  kauheuksia.  Teloitusmenetelmien 
joukossa on maininta niistä, joita "kiusattiin". Heitä kohtaan harjoitettiin varmasti ai-
van tavatonta painostusta, kun heitä yritettiin saada luopumaan uskosta. 

Usko ei takaa menestystä tässä maailmassa. Se ei ole myöskään mikään vakuutus 
tämän maailman vaikeuksia ja koetuksia vastaan. Juuri tätä kirjoittaja tahtoi painaa 
lukijoidensa ja meidän mieleemme. Maailma ajoi heidät pois ja piti heitä arvottomina 
elämään täällä, mutta totuus oli se, että maailma ei ollut heidän arvoisensa! Kun 
maailma sysäsi heidät pois luotaan, se hylkäsi samalla siunaukset. 

Moni uskova pelkää tänään, kun painostus raamattu-uskoisia vastaan kiristyy Suo-
messakin, miten he kestävät, jos joudumme todellisten vainojen keskelle. Nyt meille 
vakuutetaan, että uskon kautta pääsemme osalliseksi sellaisesta Jumalan eritys-
kohtelusta, että jopa kidutuskammiossa voimme kokea Jumalan kirkkauden läsnä-
olon:

Kansakin nousi heitä (Paavalia ja Silasta) vastaan, ja päälliköt repivät heiltä vaatteet 
ja käskivät ruoskia heitä. Kun heidät oli perin pohjin piesty, heidät heitettiin vanki-
laan. Vanginvartijan käskettiin vartioida heitä tarkasti, ja sellaisen käskyn saatuaan 
hän heitti heidät sisimpään vankityrmään ja varmuudeksi pani heidät jalkapuuhun. 
Keskiyön aikaan Paavali ja Silas rukoilivat ja lauloivat ylistystä Jumalalle, ja vangit 
kuuntelivat heitä. (Ap.t. 16:22-25) 



169

Herra ympäröi omansa kidutustenkin keskellä. Ei ole meidän omista voimistamme 
kysymys.

Yhteinen täydellisyys
Vaikka nämä kaikki olivat uskon kautta saaneet todistuksen, he eivät silti saavutta-
neet sitä, mikä oli luvattu. Jumala oli näet varannut meitä varten jotakin parempaa, 
etteivät he pääsisi täydellisyyteen ilman meitä. (39-40)

Vaikka kaikki nämä ihmiset elivät uskon kautta, he eivät kokeneet sen lupauksen 
täyttymistä, mitä he olivat aina Aadamista ja Eevasta alkaen odottaneet, sitä lopul-
lista pelastusta, joka oli luvattu Messiaan tullessa.  Hänen oli määrä murskata Saa-
tana  kärsimisellään ja ylösnousemuksellaan. Hänen oli määrä tulla siunaukseksi 
koko ihmiskunnalle. 

Aabraham koki osittain sen, mitä oli luvattu (6:15), ja oli niitä, jotka saivat kokea lu-
pausten toteutumista (33), mutta kukaan heistä ei nähnyt "sen suurimman ja tär-
keimmän lupauksen" täyttymistä. He elivät ja kuolivat odottaen täyttymystä, jota ku-
kaan heistä ei maan päällä ehtinyt kokea. Mutta nyt on lupaus täyttynyt. Uusi liitto 
on astunut voimaan. Tämä Kristus, jota ”vanhat” odottivat, on tullut tehdäkseen täy-
dellisiksi niin heidät kuin meidätkin. Sen hän teki uhrinsa ja ylipapillisen virkansa 
avulla. Nyt meillä on vapaa pääsy Jumalan tykö Kristuksen kautta. Tämä "parempi" 
on jakeen lopussa mainittu "täydellisyys". Se on parempi liitto (7:22), parempi toivo 
(7:19), parempi uhri (9:23). Uskon kautta Kristukseen saamme osaksemme täydelli-
sen vanhurskauden, lahjavanhurskauden, Kristuksen pyhyyden ja puhtauden omak-
semme, koska hän otti meidän syntimme itselleen ja kantoi niiden rangaistuksen vii-
meistä pisaraa myöten. Lopulta pääsemme yhdessä vanhan liiton uskovien kanssa 
laulamaan yhdessä teurastetun Karitsan ylistystä kirkkaudessa.

Entä sinä?
Usko tulee Jumalan sanan kuulemisesta ja kuuliaisuudesta sille, kun se vaatii sinua 
tunnustamaan totuuden  omasta  elämästäsi,  tunnustamaan syntisi  ja  huutamaan 
Kristusta pelastajaksesi. Niin sinäkin saat uskon Pyhän Hengen tullessa sydämeesi 
ja avatessa sinulle Jeesuksen Kristuksen kasvot ja taivaallisen Isä armon suuruu-
den. Saat kaikki syntisi anteeksi Jeesuksen uhrin perusteella ja pääset vaeltamaan 
uskon kautta yhdessä Jeesuksen kanssa.

Herran omana käy sitten rohkeasti  tänäänkin Jeesuksen kasvojen eteen. Pyydä, 
että saisit syvemmin tuntea totuutta itsestäsi ja täydellisestä riippuvaisuudestasi hä-
nen armostaan. Pyydä myös, että Herra voisi sinun kauttasikin antaa todistuksen 
muillekin ihmisille siitä, millaista on elää Jumalan lapsena niin hyvinä kuin pahoina 
päivinä. 



170

Uskon kilparata ja Herran kuritus    Hepr. 12:1-11

1. Koska meillä on ympärillämme näin suuri todistajien pilvi, pankaamme mekin pois 
kaikki, mikä painaa, ja synti, joka niin helposti kietoo. Juoskaamme kestävinä kil-
pailussa, joka on edessämme, 
2.  katse  kiinnitettynä  uskon  alkajaan  ja  täydelliseksi  tekijään,  Jeesukseen,  joka 
edessään olevan ilon vuoksi kärsi ristin, häpeästä välittämättä, ja istuu nyt Jumalan 
valtaistuimen oikealla puolella. 
3. Ajatelkaa häntä, joka niin paljon kesti syntisten vastustusta itseään kohtaan, ettet-
te väsyisi ja menettäisi rohkeuttanne. 
4. Ette te vielä ole tehneet verille asti vastarintaa taistellessanne syntiä vastaan. 
5. Te olette unohtaneet kehotuksen, joka puhuu teille niin kuin lapsille: "Poikani, älä 
halveksi Herran kuritusta äläkä menetä toivoasi, kun hän nuhtelee sinua. 
6.  Sillä jota Herra rakastaa, sitä hän kurittaa. Hän ruoskii jokaista lasta, jonka ottaa 
huomaansa." 
7. Kärsimys on teille kasvatusta; Jumala kohtelee teitä kuin lapsiaan. Mikä on se 
lapsi, jota isä ei kurita? 
8. Mutta jos te olette ilman kuritusta, josta kaikki ovat tulleet osallisiksi, niin te olette 
äpäriä ettekä laillisia lapsia. 
9. Meillä oli kurittajina maalliset isämme, ja heitä me kunnioitimme. Emmekö paljoa 
ennemmin olisi alamaisia henkien Isälle, että eläisimme? 
10. Isät kurittivat meitä vain muutamia päiviä varten, niin kuin he näkivät hyväksi, 
mutta Jumala kurittaa meitä tosi parhaaksemme, että pääsisimme osallisiksi hänen 
pyhyydestään. 
11. Mikään kuritus ei tosin sillä kertaa näytä olevan iloksi vaan murheeksi, mutta jäl-
keenpäin se antaa hedelmänään vanhurskauden ja rauhan niille, joita on sen avulla 
harjoitettu. 

Uskon kilparadalla
Mikä on uskonelämän salaisuus? Millaisen rohkaisun edesmenneet uskovat voivat 
antaa meille? Mikä oli Jeesuksen silmien edessä, kun hän kävi ristin tielle? Miten 
Jeesuksen ajattelu vaikuttaa uskovaan? Mistä kumpuaa kestävyys, kun joudumme 
vaikeuksiin? Miksi uskovalle on tarpeen saada kasvatusta ja kuritusta? Miten Juma-
la kohtelee omia lapsiaan? Millaista hedelmää kuritus voi kantaa? Jaksomme Hep-
realaiskirjettä käsittelee muun muassa näitä kysymyksiä.

Katsomo
Koska meillä on ympärillämme näin suuri  todistajien pilvi, pankaamme mekin pois 
kaikki, mikä painaa, ja synti, joka niin helposti kietoo.(1) 

Kirjoittaja käyttää jaksossamme kahta urheiluun liittyvää kuvaa. Ensimmäinen on 
kuva kilpajuoksijoista, jotka suuntaavat kohti maalia samalla, kun valtaisa joukko ih-
misiä katsomossa kannustaa heitä. Toinen kuva on nyrkkeilystä jakeessa 4. Usko-
van elämää ja vaellusta kohti lopullista kirkkautta kuvaa ilmaisu kilvoittelu. Se on 
sekä kilpajuoksua kohti maalia että painia synnin voittamiseksi omassa elämässä.



171

Edellisessä luvussa meille annettiin pitkä luettelo vanhan liiton uskovista, jotka elivät 
sellaisessa uskonyhteydessä Jumalaan, että he kykenivät suuriin saavutuksiin tai 
kestämään äärimmäistäkin vainoa. Listaa lukiessa meille saattoi tulla ajatus, että 
me emme ikinä moiseen pysty. Mutta eivät nuo menneet uskon sankaritkaan omas-
sa varassaan mihinkään kyenneet. Kysymys oli kokonaan siitä, että he avasivat sy-
dämensä Jumalalle, ottivat vastaan lupauksen sanan ja sen rohkaisemana ottivat 
uskossa askeleita. Herra itse sitten vaikutti ihmeelliset ja hyvät tulokset. Luku on tar-
koitettu meille rohkaisuksi. Herra ei ole muuttunut, hänen armonsa ja rakkautensa 
on sama tänäänkin. Hänen voimassaan mekin voimme uskossa vaeltaa ja pääsem-
me perille siihen lupauksen maahan, mihin hekin.

Mitä pelastetut taivaasta näkevät?
Nyt meille kerrotaan, että nämä vanhan liiton hurskaat eivät ainoastaan rohkaise 
meitä esimerkillään, vaan he jopa seuraavat meidän kilvoitteluamme maan päällä. 
He toimivat todistajinamme jo voittajina ja haluavat olemassaolollaan rohkaista mei-
tä jatkamaan uskon kilpaa aina maaliin saakka. 

Tässä yhteydessä nousee tietenkin kysymys, missä määrin uskossa Jeesukseen 
perille  päässeet  näkevät  meidän  vielä  ajoittain  syntiemme  tähden  kompastelua 
vaelluksessamme. Pelastuneiden sielujen varsinainen mielenkiinto keskittyy tieten-
kin Jumalan ja Kristuksen ylistämiseen ja katseluun, mutta jotkut raamatunkohdat 
viittaavat heidän rooliinsa myös meidän suhteen. 

Kertomuksessa rikkaasta miehestä ja Lasaruksesta (Luuk. 16:19-31, joka ei ole ver-
taus vaan tapahtumakuvaus) tuonelassa kärsivä on huolissaan veljiensä vaarasta 
joutua samaan paikkaan. Aabraham vastaa tälle paratiisista (osa taivasta, missä pe-
lastetut sielut odottavat Jeesuksen paluuta maan päälle ja ruumiin ylösnousemusta) 
ja osoittaa, että paratiisiin pääsemiseksi on kuunneltava Jumalan sanaa ja tehtävä 
parannus ja uskottava Jeesukseen täällä maan päällä.  

Edelleen Ilmestyskirja kuvaa marttyyrien sielujen rukousta näin:
Kun Karitsa avasi viidennen sinetin, näin alttarin alla niiden sielut, jotka oli surmattu 
Jumalan sanan ja sen todistuksen tähden, joka heillä oli. He huusivat kovalla äänel-
lä: "Kuinka kauaksi aikaa sinä, pyhä ja tosi Valtias, jätät tuomitsematta ja kostamat-
ta meidän veremme niille, jotka asuvat maan päällä?" Jokaiselle heistä annettiin pit-
kä, valkea vaate ja heille sanottiin, että pysyisivät vielä vähän aikaa levollisina, kun-
nes täyttyisi heidän palvelustoveriensa ja veljiensä lukumäärä, niiden jotka joutuisi-
vat tapettaviksi niin kuin hekin. (Ilm. 6:9-11) 

Marttyyrien varsinainen pyyntö ei ole se, että he saisivat hyvitystä vaan se, että van-
hurskas tuomio toteutuisi pian Jumalan kunniaan kirkastamiseksi ja täydellisen oi-
keuden toteuttamiseksi. Joka tapauksessa heille selitetään myös, mitä maan päällä 
tapahtuu. 

Yksi seurakunta
Kristillinen seurakunta on yksi ruumis, jonka pää on Kristus. Nyt seurakunta on kui-
tenkin jakautunut taistelevaan osaan ja kirkastettuun osaan. Me täällä ajassa maan 
päällä olemme siis vain osa Jumalan seurakuntaa. Me rukoilemme samaa Jumalaa 
Kristuksen kautta  kuin kirkastettu  seurakuntakin.  Joskus kuulee sanottavan,  että 
”menetimme jälleen yhden esirukoilijan”, kun joku hurskas uskova nukkui pois ja 



172

pääsi  katselemaan Herra kasvoista kasvoihin.  Mutta kyllä seurakunta rukoilee ja 
kiittää ja ylistää kaiken aikaa taivaassakin. Uskovan perille pääsy ei pienennä seu-
rakuntaa eikä vähennä sen rukouksia. Samalla on kuitenkin huomautettava, että Ju-
malan sana ei anna meille pienintäkään lupaa rukoilla perille päässeitä, ei pyhimys-
tä, ei Mariaa eikä myöskään enkeleitä. Rukoukset tulee aina kohdistaa pyhälle kol-
miyhteiselle Jumalalle.

Minä, Johannes, kuulin ja näin tämän kaiken. Kun olin sen kuullut ja nähnyt, minä 
heittäydyin maahan kumartuakseni sen enkelin jalkojen juureen, joka oli tämän mi-
nulle näyttänyt. Mutta hän sanoi: "Varo, ettet tee sitä! Minä olen sinun ja veljiesi, 
profeettojen, palvelustoveri, sekä niiden, jotka ottavat varteen tämän kirjan sanat. 
Jumalaa sinun tulee kumartaen palvoa!" (Ilm. 22:8-9)

Taakat ja synti pois
Jotta uskova voisi päästä kilvoituksessaan maaliin asti, hänen on pantava pois kai-
kenlaiset sellaiset painot,  jotka hidastavat hänen etenemistään ja ennen kaikkea 
synti, joka jatkuvasti pyrkii kampittamaan juoksijan. Painot eivät itsessään ole syn-
tiä, mutta ne imevät meiltä voimavaroja vaelluksessamme. Voi olla, että olemme 
haalineet itsellemme liikaa erilaisia tehtäviä sekä yhteiskunnassa että seurakunnas-
sa, niin että lopulta väsymme ja stressaannumme niiden alla. Sana kehottaakin mei-
tä miettimään, mikä tehtävissämme ja harrastuksissamme tai ajankäytössämme on 
sellaista, mikä vie ajan ja voimat parhaimmalta. Usein hyvä on parhaimman pahin 
vihollinen. Kaikessa tekemisessämme ja vastuunkantamisessamme tulee polttopis-
te olla se, miten niiden kautta pelastuksen evankeliumi pääsee leviämään ja Kristus 
tulee kirkastetuksi parhaiten. Herran palvelemisessa meidän kannattaa keskittyä nii-
hin tehtäviin, joita varten Herra on antanut meille armolahjoja. 

Kaikkein tärkeintä kilvoituksessa on kuitenkin päivittäinen parannus. Meidän tulee 
joka päivä rehellisesti tunnustaa Herralle syntimme ja laiminlyöntimme ja pyytää nii-
tä Jeesuksen Golgatan ristillä vuodattaman uhriveren tähden anteeksi ja uskossa 
omistaa myös täysi armo omantuntomme puhdistamiseksi. Samalla saamme pyy-
tää, että emme lankeaisi samoihin synteihin ja voisimme kantaa parannuksen he-
delmää Pyhän Hengen vaikutuksesta.

Katse Jeesukseen
Juoskaamme kestävinä kilpailussa, joka on edessämme, katse kiinnitettynä uskon 
alkajaan ja täydelliseksi tekijään, Jeesukseen, joka edessään olevan ilon vuoksi 
(tai ilon sijasta) kärsi ristin, häpeästä välittämättä, ja istuu nyt Jumalan valtaistuimen 
oikealla puolella. (1-2) 

Sekä ilon vuoksi että ilon sijasta ovat kieliopillisesti oikeita käännöksiä. Voi olla, että 
kirjoittaja halusi sisällyttää ne molemmat samaan ajatukseen. Itse olen kuitenkin va-
kuuttunut siitä, että ”ilon vuoksi” vastaa paremmin Raamatun kokonaisilmoitusta.

...uskon alkajaan ja täydelliseksi tekijään, Jeesukseen... 
Herran omat ovat uskossa siksi, että Jeesus itse tuli heidän luokseen puhutellen 
heidän omaatuntoaan sanassaan ja kutsuen heitä parannukseen. Kutsu on Juma-
lan työtä, jolla hän vetää ihmisiä puoleensa. Jeesuksen luokse tuleminen on uskoa. 
Jeesus ei hylkää eikä torju ainoatakaan, joka kutsun kuultuaan tulee hänen luok-



173

seen syntinsä tunnustaen ja armoa anoen. Usko ei ole vain ihmisen käymistä Her-
ran luokse, vaan ennen kaikkea sitä, että Jeesus tulee ihmisen luokse. Hän antaa 
uskon, mutta hän huolehtii myös siitä, että uskomme ei vain säily vaan kasvaa ja lo-
pulta saavuttaa täydellisyyden, kun pääsemme katselemaan häntä kasvoista kas-
voihin. 

Uskonelämän salaisuus on siinä, että kaiken aikaa kiinnitämme katseemme Jeesuk-
seen. Silloin kun puhumme Jeesuksen seuraamisesta, sisällytämme siihen ajatuk-
sen, että Herra on joka hetki kanssamme ja voimallaan ja armollaan tukee meitä ja 
tekee taipaleemme mahdolliseksi  myös siinä suhteessa,  että  kykenemme kieltä-
mään itsemme ja ottamaan ristin häneen sidottuna yhteisellä ikeellä. Tällöin katse-
lemme Jeesusta ikään kuin takaa päin tai vierellämme. 

Kirjeen kirjoittaja nostaakin nyt ristillä kärsineen ja ylösnousseen Jeesuksen kirk-
kauteen Isän oikealle puolelle. Hän on siellä ja hallitsee jokaista elämämme tilannet-
ta. Siksi saamme katsella häntä jo nyt aivan hänen kirkastetut kasvonsa meihin päin 
suuntautuneena. Olemme jo nyt kasvokkain Jeesuksen kanssa, vaikka olemme vie-
lä matkalla. Katselemme häntä tosin vielä ”kuvastimen” läpi (Raamatun ajan kuvas-
tin ei ollut lasinen peili vaan kiillotettu pronssilevy, jonka kuva oli vielä vähän epäsel-
vä, mutta vastasi kuitenkin todellisuutta.)

Paavali kirjoittaa Herran katselemisesta näin:
Nyt näemme kuin kuvastimesta, himmeän heijastuksen tavoin, mutta silloin (perillä 
taivaassa) kasvoista kasvoihin.  Nyt  tunnen vajavaisesti  mutta silloin täydellisesti, 
niin kuin minut itsenikin tunnetaan täydellisesti. (1. Kor. 13:12)
Me kaikki, jotka peittämättömin kasvoin katselemme Herran kirkkautta kuin kuvasti-
mesta,  muutumme  saman  kuvan  kaltaisiksi  kirkkaudesta  kirkkauteen,  niin  kuin 
muuttaa Herra, joka on Henki. (2. Kor. 3:18)

Kun katselemme vaikka vielä himmeästi Herran kasvoja sanan kautta Pyhä Henki 
muuttaa meitä, kasvamme Herran tuntemisessa ja muutumme kohti lopullista täy-
teyttä. Hetket sanan ja rukouksen ääressä ovat siksi uskovalle äärettömän tärkeitä. 
Niin kuin syvästi rakastuneet nuoret haluavat katsella toisiaan ja puhua toisilleen, 
uskova ei voi tulla toimeen, ellei hän saa katsella Kristusta.

Jeesuksen ilo
Jeesus iloitsi nähdessään, että kärsimyksillään hän hyvittäisi Jumalan loukatun oi-
keudenmukaisuuden ja että hän tekisi rauhan Jumalan ja ihmisen välille. Hän iloitsi 
saadessaan sinetöidä armonliiton, olisi sen välittäjä ja avaisi pelastuksen tien suu-
rimmalle syntiselle. Hän iloitsi jo etukäteen, että hän näkisi sinut pelastettuna Isän 
lapsena kerran kirkkaudessa. Hän iloitsi voidessaan pelastaa kaikki ne, jotka Isä oli 
hänelle antanut. Hän riemuitsi siitä, että hän saisi olla esikoinen monien veljien jou-
kossa.  

Hänen kärsimyksensä palkintona hän on istuutunut Jumalan valtaistuimen oikealle 
puolelle. Kristus, välimiehenä, on korotettu korkeimman kunnian asemaan, suurim-
paan voimaan ja vaikutusvaltaan. Hän on Isän oikealla puolella. Mikään ei kulje tai-
vaan ja maan välillä muuten kuin hänen kauttaan. Hän elää aina rukoillakseen kan-
sansa puolesta.



174

Millaisen katseen me siis kohtaamme katsoessamme kirkastetun Jeesuksen kasvo-
ja? Niistä loistaa sanomattoman suuri ilo ja rakkaus. Syy, miksi hän kulki tien hä-
peälliseen ristinkuolemaan, oli se ilo, minkä hän tiesi saavansa hirvittävän tuskansa 
palkkana. Hän tiesi saavansa sinut ikuiseksi omaisuudekseen, sinut, joka turvaat 
hänen Golgatalla vuotaneeseen sovintovereensä syntiesi anteeksiantona ja varma-
na vakuutena siitä, että olet Jumalan lapsi. Pelastettujen seurakunta on Jeesuksen 
morsian ja hänen suuri ilonsa. Jokainen Jumalan lapsi saa vaeltaa Herran Jeesuk-
sen armokatseen ja lempeyden alla:

Herra näki hyväksi ruhjoa häntä, lyödä häntä kärsimyksellä. Jos sinä asetat hänen 
sielunsa vikauhriksi, hän saa nähdä jälkeläisiä ja elää kauan, ja Herran tahto toteu-
tuu hänen kauttaan. Sielunsa vaivan tähden hän saa nähdä työnsä hedelmän ja tu-
lee  ravituksi.  Tuntemisensa  kautta  minun  vanhurskas  palvelijani  vanhurskauttaa 
monet, ja hän kantoi heidän pahat tekonsa. (Jes. 53:10-11)

Ajattele Jeesusta!
Ajatelkaa häntä, joka niin paljon kesti syntisten vastustusta itseään kohtaan, ettette 
väsyisi ja menettäisi rohkeuttanne. (3)

Parhaimmillakin uskovilla on vaara väsyä ja menettää rohkeutensa koettelemusten 
ja ahdistusten alla, varsinkin kun ne osoittautuvat raskaiksi ja pitkäaikaisiksi. Meissä 
asuva lihallinen mieli nostaa silloin helposti synnillistä päätään. Paras tapa estää 
tämä on katsoa Jeesukseen ja miettiä häntä. Usko ja mietiskely tuovat uuden voi-
man, lohdun ja rohkeuden, sillä Herra itse vakuuttaa meille, että jos me kärsimme 
hänen kanssaan, me myös saamme hallita hänen kanssaan. Tämä toivo on meidän 
kypärämme kiusaavia ajatuksia vastaan.

Kärsimyksissämme meidän tulee erityisesti ajatella, millaisia ahdistuksia Jeesuksel-
la oli, sillä sen perusteella tajuamme, että hän ymmärtää meitä täysin omissamme. 
Hän kesti kun syntiset vastustuvat häntä sekä sanoillaan että käytöksellään. He jat-
kuvasti  kiistelivät  hänen kanssaan.  Vaikka hän olisi  helposti  voinut  joskus antaa 
heille näytteen voimastaan, hän kuitenkin kesti kärsivällisesti. He kohdistivat hyök-
käyksensä Kristusta, hänen persoonaansa todellisena Jumalan ja todellisena ihmi-
senä, hänen auktoriteettiaan ja hänen saarnaamistaan  vastaan. Hän kesti kaiken. 
Hän ei välittänyt siitä, miten häntä häväistiin sekä elämässä että kuolemassa. Hän 
oli kaiken yläpuolella. Hän tiesi oman viattomuutensa ja kesti halveksijoidensa tietä-
mättömyyden ja pahuuden.

Lopulta hänet naulittiin ristille ja kärsi tuskallisen, häpeällisen ja kirouksen alaisen 
kuoleman. Hänet luettiin ilkeimpien pahantekijöiden joukkoon. Kaiken tämän keskel-
lä hän kulki tien Golgatalle äänettömänä kuin lammas, joka viedään teuraaksi. Hän 
kantoi ristiään Kuninkaana ja teki sen päättäväisen kuuliaisena Isän pelastustahdol-
le. Ei ole mitään sellaista kipua tai tuskaa, jota hän ei olisi kokenut. Siksi hän voi 
ymmärtää ja tukea omiaan, kun he joutuvat kärsimyksiin.

Me emme pysty Herran kärsimyksiin ja Jumalan hylkäämänä olon tuskan syvyyteen 
samaistumaan eikä meidän tarvitsekaan, koska hän kärsi  syntiemme rangaistuk-
sen, jotta meidän ei sitä tarvitsisi kärsiä. Mutta kun kiitollisina muistelemme hänen 
tuskiensa tuottamaa armon suuruutta,  saamme voimaa omissa kiusoissamme ja 
kärsimyksissämme. Hänen kanssaan, hänen tuellaan kestämme mekin.



175

Taistelu syntiä vastaan
Ette te vielä ole tehneet verille asti vastarintaa taistellessanne syntiä vastaan. (4)

Kirjeen kirjoittaja myöntää, että saajat olivat jo joutuneet kärsimään paljon taistelles-
saan syntiä vastaan. Synnin vastustaminen on taistelua hyvän asian puolesta, sillä 
synti on sekä Jumalan että ihmisen pahin vihollinen. Siinä puolustamme itseämme 
sitä vastaan, mikä tuhoaisi  meidät,  taistelemme elämämme puolesta. Uskova on 
värvätty Herran armeijaan taistelemaan syntiä vastaan sekä itsessään että muissa. 
Siinä meidän tulee olla kärsivällisiä ja päättäväisiä.

Heprealaisina kirjeen saajat olivat saaneet vielä jonkin verran nauttia juutalaisille 
suotuja etuoikeuksia eivätkä olleet vielä joutuneet kärsimään marttyyrikuolemia niin 
kuin monet pakanakristityt. Mutta heidän tuli varautua samaan kuin muutkin uskon-
veljensä. Tämän päivän uskovienkin on syytä tiedostaa, että edessämme voi olla 
vainotuksi tulemisen tie. Sitä ei kuitenkaan tarvitse kauhistua, sillä Herra on kans-
samme loppuun asti ja avaa meille lopulta kirkkauden oven. 

Herramme Jeesus ei  vie meitä aluksi  vaikeimpiin koettelemuksiin,  vaan viisaasti 
kouluttaa vähemmillä  kärsimyksillä  valmistautumaan suurempiin.  Hän on lempeä 
paimen, joka lupaa antaa voimansa, kun sitä tarvitsemme. Meidän ei tule myöskään 
liioitella ahdistuksiamme pikemminkin hävetä uupumista jo pientenkin koettelemus-
ten alla, vaikka näemme toisten kestävän suurempia. 

Herran kuritus
Te olette unohtaneet kehotuksen, joka puhuu teille niin kuin lapsille: "Poikani,  älä 
halveksi Herran kuritusta äläkä menetä toivoasi, kun hän nuhtelee sinua. Sillä jota 
Herra rakastaa, sitä hän kurittaa. Hän ruoskii jokaista lasta, jonka ottaa huomaan-
sa." Kärsimys on teille kasvatusta; Jumala kohtelee teitä kuin lapsiaan. Mikä on se 
lapsi, jota isä ei kurita? Mutta jos te olette ilman kuritusta, josta kaikki ovat tulleet 
osallisiksi, niin te olette äpäriä ettekä laillisia lapsia. (5-8)

Kärsimystä on monenlaista. Sitä voi tulla omien syntiemme tai toisten ihmisten syn-
tien seurauksena. On sairautta, onnettomuuksia, eroja, hylätyksi tuloa, kuoleman 
surua, omaisuuden menetystä, luonnonkatastrofeja, sotia, rikosten uhreiksi  joutu-
mista, vammaisuutta, vainoa Kristuksen tähden. Mutta on myös kärsimystä, joka 
johtuu siitä, että rakastamme ihmisiä. Koemme tuskaa, kun nämä kulkevat väärää 
tietä tai kohti ikuista kadotusta. 

Uskova kohdalla on kuitenkin muistettava, että hänelle tuleva kärsimys ei ole kos-
kaan rangaistusta vaan ainoastaan kuritusta. Rangaistuksen Jeesus kärsi meidän 
puolestamme ristillä ja siksi uskova on saanut kaikki syntinsä anteeksi. Silti hän jou-
tuu kokemaan eri uskonelämän vaiheissa Herran antamaa kuritusta. Joskus se tu-
lee suorana sydämeen osuvana nuhteluna, joskus karvaana ruumiin kipuna tai sie-
lun tuskana. Usein välittömänä syynä voi olla omat hairahduksemme ja niiden seu-
raukset. Syntimme saamme aina Jeesuksen veressä anteeksi, kun parannukseen 
taivumme, mutta syntien seurakusena meille jäänyt kipu ja kärsimys muuttuu meille 
pyhittäväksi kuritukseksi. Kurituksen tarkoitus on motivoida meitä taistelussa syntiä 
vastaan voittaaksemme sen. 



176

Ne kärsimykset, jotka voivat näyttää vainolta ihmisten silmissä, ovat isällisiä nuhtei-
ta ja kuritusta Jumalan silmissä. Uskonvaino koituu usein uskovien syntien ojennuk-
seksi ja nuhteeksi. Ihmiset vainoavat heitä, koska heillä on usko, mutta Jumala ku-
rittaa heitä, koska heidän uskonsa on liian heikko. Ihmiset vainoavat heitä, koska he 
eivät luovu kutsumuksestaan, mutta Jumala kurittaa heitä, koska he eivät ole elä-
neet kyllin saamansa kutsun mukaisesti.

Uskovan ei tule halveksia Herran kuritusta. Heidän ei tule vähätellä ahdistuksia eikä 
olla tunteettomia niiden alla, sillä ne ovat Jumalan käsi ja vitsa, hänen nuhtelunsa 
synnistä. Ne, jotka vähättelevät niitä, vähättelevät Jumalaa ja syntiä. Mutta meidän 
ei tule myöskään vaipua epätoivoon ja vajota koettelemusten alle, vaan me saam-
me ottaa ne Herran kädestä ja kestää ne uskossa kärsivällisesti.

Parhaatkin Jumalan lapsista tarvitsevat kuritusta. Heillä on omat virheensä ja tyh-
myytensä, jotka on korjattava. Vaikka Jumala saattaa hylätä epäuskoisen synteihin-
sä, omien lastensa synteihin tarttuu korjatakseen heitä. Sillä he ovat hänen perhet-
tään eivätkä vältä hänen nuhtelujaan. Jumala toimii niin kuin isälle sopii, ja kohtelee 
heitä kuin lapsia. Hänen kiintymyksensä velvoittaa hänet kiinnittämään enemmän 
huomiota omien lastensa virheisiin kuin muiden.

Joka vitsaa säästää, vihaa lastaan, joka häntä rakastaa, kurittaa häntä ajoissa. (Sa-
nanl. 13:24) Vaikka tätä lausetta nykyään vierotaan Suomen lainsäädännön vuoksi, 
se seisoo kuitenkin yhä Jumalan sanassa ja vaatii rakastavien vanhempien huomio-
ta. Vanhemmilla ei ole vain valtaa, vaan myös Jumalan käsky antaa lapsilleen ojen-
nusta, kun se on tarpeen.

Roomassa monilla miehillä oli vaimosta syntyneitä lapsia ja sitten syrjähypyistä syn-
tyneitä. Edellisiä he kasvattivat ja kurittivat saadakseen heistä työnsä jatkajia, mutta 
jälkimmäiset he jättivät oman onnensa varaan. Välinpitämättömyys ja kurin laimin-
lyönti on rakkaudettomuutta. 

Kuritus ja kasvatus on rakkautta. Jumalan rakkaus hänen omia lapsiaan kohtaan il-
menee ei vain hellänä hoitona vaan myös ajoittain kovanakin kurina. Jeesus sanoo: 
Kaikkia niitä, joita rakastan, minä nuhtelen ja kuritan. Ahkeroi siis ja tee parannus! 
(Ilm. 3:19) Yksikään uskova ei voi välttyä Jeesuksen rakastavalta kuritukselta. Sen 
tarkoitus on viedä hänet syvempään parannukseen synneistä ja suurempaan Juma-
lan armon tuntemiseen.

 
Kurituksen päämäärä

Meillä oli kurittajina maalliset isämme, ja heitä me kunnioitimme. Emmekö paljoa 
ennemmin olisi alamaisia henkien Isälle, että eläisimme? Isät kurittivat meitä vain 
muutamia päiviä varten, niin kuin he näkivät hyväksi, mutta Jumala kurittaa meitä 
tosi parhaaksemme, että pääsisimme osallisiksi hänen pyhyydestään. Mikään kuri-
tus ei tosin sillä kertaa näytä olevan iloksi vaan murheeksi, mutta jälkeenpäin se an-
taa hedelmänään vanhurskauden ja rauhan niille, joita on sen avulla harjoitettu. (9-
11)

Jumala on henkemme Isä. Maan päällä isämme olivat välikappaleina maan tomusta 
muodostetun ruumiimme luomisessa. Ruumis on osa persoonaamme, sopiva ma-
jaksi sielulle. Me olemme velkaa kunnioitusta ja kiintymystä vanhemmillemme, jotka 



177

olivat välikappaleina syntymässämme. Mutta sitä suuremmalla syyllä meidän on an-
nettava kunnia hänelle, joka on henkiemme Isä. Hän puhalsi ihmisen ruumiiseen 
hengen ja niin meistä tuli eläviä ja kokonaisia ihmisiä.

Henkiemme Isä ei koskaan murehduta tahallaan eikä vaivaa ihmislapsia, saati sit-
ten omia lapsiaan. Hän toimii aina meidän parhaaksemme. Hän haluaa, että pääsi-
simme osallisiksi hänen pyhyydestään. Kurituksella hän korjaa ne syntiset häiriöt, 
jotka estävät meitä kasvamasta kohti Kristuksen kaltaisuutta. Niillä hän pyrkii myös 
kirkastamaan Jumalan kuva meissä, jotta voisimme toimia enemmän taivaallisen 
Isämme tavoin. 

Ahdistuksissamme meidän ei tule arvioida Jumalan menettelytapojaan senhetkisen 
aistikokemustemme varassa, vaan järjen, uskon ja aiemman uskonkokemuksen pe-
rusteella:  Mikään kuritus ei tosin sillä kertaa näytä olevan iloksi vaan murheeksi, 
mutta jälkeenpäin se antaa hedelmänään vanhurskauden ja rauhan  niille, joita on 
sen avulla harjoitettu. (11)

Ahdistus tuottaa rauhaa lisäämällä vanhurskautta, Jumalan tahdon tekemistä, sillä 
vanhurskauden hedelmä on rauha. Jos ruumiin kipu edistää näin mielen rauhaa ja 
lyhytaikainen ahdistus tuottaa pitkän ajan siunattuja hedelmiä, meillä ei ole syytä 
murehtia tai valitella sen alla. Meidän tärkein huolenaiheemme on, että me kestäi-
simme kärsivällisesti kokemamme kurituksen niin, että se tuottaisi entistä suurem-
paa pyhyyttä. Elääksemme Jumalan armossa ja vaeltaaksemme kristittyinä väsy-
mättä ja masentumatta tarvitsemme kuritustenkin keskellä jatkuvaa rukousta ja us-
kossa turvautumista Vapahtajaan.

Entä sinä?
Miten on sinun laitasi, kun kohtaat kipua ja ahdistusta? Viekö se sinut epätoivoon 
vai turvautumaan Jumalan armoon? Kaiken kärsimyksen ja kurituksen keskellä tär-
kein asia on huolehtia, että pysymme päivittäisessä parannuksessa eli tunnustam-
me kaikki  väärät  tekomme,  ajatuksemme ja  tunteemme Herralla,  katsomme hä-
neen, joka on ristillä kaikki syntimme sovittanut, voittanut kuoleman ja joka haluaa 
viedä meidät lopulliseen kirkkauteen. Silloin saamme uuden voiman kestää kuritus-
ta ja kiitollisuuden siitä, että olemme Kristuksen käsissä, vaikka välillä hänen pyhit-
tävä työ elämässämme tekeekin kipeää. Saamme rohkeasti luottaa Herran sanaan:
Me tiedämme, että kaikki yhdessä vaikuttaa niiden parhaaksi, jotka rakastavat Ju-
malaa, niiden, jotka hän on suunnitelmansa mukaan kutsunut. (Room. 8:28)



178

Pyhitys ja armo   Hepr. 12:12-17

12. Oikaiskaa siis hervonneet kätenne ja halvaantuneet polvenne! 
13. Tehkää polut suoriksi jaloillenne, ettei ontuva jalka nyrjähtäisi vaan pikemminkin 
parantuisi. 
14. Pyrkikää rauhaan kaikkien kanssa ja pyhitykseen, sillä ilman sitä ei kukaan ole 
näkevä Herraa. 
15. Pitäkää huoli siitä, ettei kukaan jää osattomaksi Jumalan armosta eikä mikään 
katkeruuden juuri pääse kasvamaan ja tekemään häiriötä ja monet sen vuoksi saas-
tu, 
16. ja ettei kukaan ole haureellinen tai epäpyhä niin kuin Eesau, joka yhdestä ate-
riasta myi esikoisuutensa. 
17. Tehän tiedätte, että kun hän myöhemmin tahtoi periä siunauksen, hänet hylät-
tiin, eikä hän saanut mahdollisuutta muutokseen, vaikka hän sitä kyynelin pyysi. 

Olosuhteiden yläpuolelle
Uskonelämään kuuluu Jumalan antama kuritus.  Se tapahtuu rakkaudesta hänen 
omiaan kohtaan, koska se tuottaa pyhitystä ja vanhurskauden ja rauhan hedelmää. 
Kurituksen saajille se voi olla kuitenkin kipeä kokemus. Sen alla uskovilla on aito 
kiusaus hervota ja heittää ”hansikkaat kehään”, lannistua niin perinpohjaisesti, ettei 
kilvoittelu, matkanteko Herran kanssa enää tunnu luonnistuvan ollenkaan. Kaikkein 
masentavimmalta kuritus tuntuu varmasti silloin, kun Jumala käyttää sen toteuttami-
seen seurakunnan vainoojia. 

Niinhän tapahtui itse asiassa Saulin (eli Paavalin) johtamassa vainossa. Seurakunta 
oli saanut Herralta maailmanlaajan lähetystehtävän, mutta se olikin juuttunut lähes 
pelkästään Jerusalemiin sekä ainoastaan juutalaisten evankeliointiin. Saulin vaino 
ajoi seurakunnan hajalle, pakenemaan pois Jerusalemista. Se oli Herran kuritusta, 
jotta seurakunta ymmärtäisi laajan tehtävänsä. Seurakunta otti kurituksen vaarin ja 
alkoi hajaantuneena julistamaan sanaa laajasti ja lopulta myös ei-juutalaisten paka-
noiden keskuuteen.

Kirjeen kirjoittaja korostaa sitä, että uskovalla seurakunnalla ei ole mitään syytä jää-
dä masennuksen ja lamaannuksen valtaan silloinkaan, kun sitä kohtaa vastustus ja 
vaino. Hengellinen elämä ei riipu olosuhteistamme. Niiden helpottuminen ei vie mei-
tä välttämättä syvempään pyhitykseen ja suurempaan rauhaan ja Jumalan tahdon 
tekemiseen. Pikemminkin usein käy päin vastoin. Kun olosuhteet helpottavat, us-
konelämäkin alkaa helposti väljähtyä. Uskovan varsinaiset olosuhteet eivät kuiten-
kaan ole se, mitä hänelle tapahtuu ulkoapäin, vaan se, että hän on kaiken aikaa 
Kristuksen ympäröimä. Siksi Herran antaman kurituksenkin keskellä tulee panostaa 
tasapainoisen hengellisen elämän kasvuun eli pyhitykseen. Siihen liittyen kirjoittaja 
varoittaa vaaroista, jotka uskovia ja seurakuntaa vaanivat.

Ylös ulos ja lenkille!
Oikaiskaa siis hervonneet kätenne ja halvaantuneet polvenne! Tehkää polut suoriksi 
jaloillenne, ettei ontuva jalka nyrjähtäisi vaan pikemminkin parantuisi. (12-13)



179

Joku voi  ihmetellä,  miten hervonneelle ja  vieläpä halvaantuneelle voidaan antaa 
mahdoton  käsky  nousta  ylös.  Vastaus  löytyy  siitä,  miten  Jeesus  käsitteli  hänen 
eteensä kannettua halvaantunutta miestä:
”Mutta tietääksenne, että Ihmisen Pojalla on valta maan päällä antaa syntejä an-
teeksi " - hän puhui nyt halvaantuneelle - "minä sanon sinulle: nouse, ota vuoteesi 
ja  mene kotiisi."   Mies nousi  heti,  otti  vuoteensa ja meni  ulos kaikkien nähden. 
(Mark. 2:10-10)

Jumalan sana tarjoaa voiman, kun sen lupauksiin tartutaan ja ollaan kuuliaisia sen 
kehotuksille. Kuitenkin sitä ennen meidän tulee aina varmistautua siitä, että olemme 
tunnustaneet Herralla syntimme ja saaneet ne anteeksi hänen Golgatalla vuodatta-
mansa sovintoveren tähden. Juuri silloin kun teemme mahdottoman eli nostamme 
hervonneen kätemme ja otamme halvaantuneilla polvillamme askeleet, Herra antaa 
parantavan ja virvoittavan voimansa ja uuden rohkeuden vaeltaa eteenpäin. Uskon 
yhteys Herraan, kärsivällisyys ja pyhä rohkeus ja päättäväisyys saavat meidät kul-
kemaan tasaisemmin,  pysymään suoralla  polulla,  estämään horjumasta ja  eksy-
mästä. Ratkaisevaa vaelluksessamme on se, että kiinnitämme katseemme Jeesuk-
seen, ristillä kärsineeseen, ylösnousseeseen ja nyt Isän kirkkaudessa istuvaan kir-
kastettuun Herraamme. Silloin matka etenee suoraan kohti päämääräämme. 

Samalla meidän on tärkeää tiedostaa, että kilvoittelumme ei ole yksilölaji vaan jouk-
kuekilpailu. Meille ei riitä oma perille pääsy, vaan meidän tulee huolehtia koko poru-
kan perille pääsystä toinen toistamme rohkaisten.

Rauhan tekijät
Pyrkikää rauhaan kaikkien kanssa…. (14)

Jeesus sanoi:  Autuaita ovat rauhantekijät,  sillä heitä kutsutaan Jumalan lapsiksi. 
(Matt. 5:9) Ainoa tapa, jolla pysyvä rauha ihmisten välille voidaan saada, on rauhan 
evankeliumin  julistaminen.  Sana  Jeesuksen  rististä  ja  ylösnousemuksesta  avaa 
synneissään rauhattomana ja kaikenlaisten pelkojen ja levottomuuden alla vaelta-
valle ihmiselle rauhan Jumalan kanssa. Hän vapautuu syyllisyydestä, kuoleman ja 
tuomion  pelosta  saadessaan  syntinsä  anteeksi.  Sen  seurauksena  hän  kykenee 
myös rakentamaan rauhaa toisten ihmisten kanssa, sillä siinäkin tarvitaan paljon 
anteeksiantamusta. Vain Herran armahtama kykenee sydämestään antamaan muil-
le anteeksi.

Paavali on realisti siinä suhteessa, että kaikkien ihmisten kanssa rauhaa ei välttä-
mättä saada syntymään: Jos on mahdollista ja jos se teistä riippuu, eläkää rauhas-
sa kaikkien ihmisten kanssa. (Room. 12:18) Toinen osapuoli ei aina suostu kohtaa-
maan asioissa totuutta, sillä ilman totuuteen suostumista ei aitoa anteeksiantokaan 
toimia eikä rauhaa synny. Luopumalla totuudesta voidaan kyllä tulla toimeen kaik-
kien kanssa, mutta samalla menetämme totuuden tuoman vapauden ja joudumme 
ihmisten orjiksi.

Uskovan velvollisuus on, jopa kärsimysten keskellä tavoitella rauhaa kaikkien ihmis-
ten kanssa,  niidenkin  kanssa,  jotka saattavat  aiheuttaa heidän kärsimyksiään ja 
jopa vainoavat heitä. Vaatimus kuulostaa kovalta, mutta siihen Kristus on kutsunut 
kansaansa. Kärsimykset helposti katkeroittavat, mutta Jumalan armon avulla hänen 
lastensa tulee silti tavoitella rauhaa kaikkien ihmisten kanssa. 



180

Rauha ja pyhyys liittyvät toisiinsa, ei voi olla todellista rauhaa ilman pyhyyttä. Ihmi-
set kykenevät toki esiintymään ammatillisen varovasti, hienotunteisesti. He voivat 
osoittaa  kärsivällisyyttä  sekä ystävällisyyttä  ja  hyväntahtoisuutta,  mutta  todellista 
kristillistä rauhanhalua ei löydy erillään pyhyydestä. 

Pyhitys
….ja pyhitykseen, sillä ilman sitä ei kukaan ole näkevä Herraa. (14)

Pyhitys on kasvua Herran tuntemisessa. Hänen kirkkaudessaan näemme syntimme 
entistäkin syvemmin ja entistäkin kauheampina, mutta katsellessamme ristillä mei-
dät sovittaneen Herran armokasvoja ihmetyksemme hänen käsittämättömän suu-
resta rakkaudestaan synnyttää meissä halun elää kokonaisemmin ja uskollisemmin 
Herran hyvän tahdon mukaan. Pyhitystä ja sen vaikutusta pelastusvarmuutemme 
syvenemiseen kuvaa Pietari näin:

Hänen jumalallinen voimansa on lahjoittanut meille hänen tuntemisensa kautta kai-
ken, mitä tarvitaan elämään ja jumalanpelkoon. Hän on kutsunut meidät omalla kirk-
kaudellaan ja voimallaan ja niiden kautta lahjoittanut meille kallisarvoiset  ja mitä 
suurimmat lupaukset, että te niiden avulla tulisitte osallisiksi jumalallisesta luonnosta 
ja pääsisitte pakoon turmelusta, joka maailmassa himojen tähden vallitsee. Pyrkikää 
juuri siitä syystä innokkaasti osoittamaan uskossanne hyveitä, hyveissä ymmärrys-
tä, ymmärryksessä itsehillintää, itsehillinnässä kärsivällisyyttä, kärsivällisyydessä ju-
malanpelkoa, jumalanpelossa veljesrakkautta ja veljesrakkaudessa rakkautta kaik-
kia kohtaan. Jos teillä on nämä ja ne yhä enentyvät, ne eivät anna teidän olla toi-
mettomia eivätkä hedelmättömiä Herramme Jeesuksen Kristuksen tuntemisessa ... 
Pyrkikää sen tähden, veljet, yhä innokkaammin tekemään kutsumisenne ja valintan-
ne lujaksi. Jos näin teette, ette koskaan lankea (pois uskosta), ja niin teille runsas-
kätisesti tarjotaan pääsy meidän Herramme ja Vapahtajamme Jeesuksen Kristuk-
sen iankaikkiseen valtakuntaan. (2. Piet. 1:3-8,10-11)

Pyhityksen voimanlähde on Jumalan sanan lupaukset. Niiden kautta Jumalan voima 
Pyhässä Hengessä pääsee vaikuttamaan synnin kuolettamista ja myönteisiä hyvei-
tä Hengen hedelminä. Peruslupaus, mihin uskova pyhityksessä aina tarttuu ja pa-
laa, on se, ettei  ole mitään kadotustuomiota niille, jotka ovat Kristuksessa Jeesuk-
sessa. (Room. 8:1) 

Pelastusvarmuus ja pyhitys
Uskova ei rakenna pelastusvarmuuttaan sen muutoksen varaan, jonka Pyhä Henki 
hänessä vaikuttaa, koska hänessä aina kuolemaan asti asuu edelleen myös synti-
nen liha. Pelastus lepää sen täydellisen ja kertakaikkisen vanhurskauttamisen va-
rassa, joka Golgatan uhrissa meille annettiin. Siksi hän joutuu päivittäin tunnusta-
maan syntinsä ja pyytämään niitä anteeksi. Tarvitsemme jatkuvaa uutta puhdistusta 
ja uutta armoa.

Heprealaiskirje kuvaa vanhurskauttamista, Kristuksen pyhyyden meille lukemista ja 
sitä seuraavaa pyhitystä seuraavasti: Hän (Jeesus) on yhdellä ainoalla uhrilla tehnyt 
pysyvästi täydellisiksi ne, jotka pyhitetään. (Hepr. 10:14) 



181

Olemme Kristuksessa jo täydelliset, koska Jumala lukee meille hänen täydellisen 
vanhurskautensa ja pyhyytensä, mutta pyhityksessä Pyhä Henki vaikuttaa elämän 
vanhurskautta eli Jumalan tahdon mukaista vaellusta ja rakkauden, ilon, rauhan ja 
kärsivällisyyden hedelmää. Ilmaisuun ”täydelliset pyhitetään” ei siksi sisälly mitään 
ristiriitaa. 

Harhat
Pyhitysopetuksessa uskovien kesken esiintyy aika paljon sekaannusta. Seurakun-
nissa esiintyy harhoja, jotka ovat yleisiä ja joihin meillä kaikilla on kiusaus sortua. 
Yksi on niin sanottu ”antinomistinen” harha. Se opettaa, ettei Jumalan lailla ja sen 
mukaan vaeltamisella ole uskovaan nähden mitään merkitystä. Olemme kaikki ar-
mosta pelastettuja eikä vaelluksellamme ole oikeastaan mitään merkitystä pelastuk-
semme kannalta. Nyt kuitenkin meille sanotaan:  Ilman sitä ei kukaan ole näkevä 
Herraa. 

Perustellusti Jaakob toteaa, että usko ilman tekoja on kuollut. Pelkkä pään tieto us-
kon opista ja kuvitelma siitä, että se on pelastavaa uskoa, ei riitä. Pelastuakseen ih-
misen on synnyttävä uudesti vedestä (kaste) ja Pyhästä Hengestä (elävä uskon yh-
teys Kristuksen kautta Isään).  Vaikka pelastusvarmuus lepää kokonaan vanhurs-
kauttamisemme varassa, usko, joka ei vaikuta pyhitystä on kuollut eikä pelasta ke-
tään. Aivouskoinen ei saa nähdä Kristuksen kirkastettuja armokasvoja, pelkän Ju-
malan tuomitsevan pyhyyden viimeisellä tuomiolla.

Toinen tyypillinen harhaoppi on sellainen, jossa väitetään, että ihminen voi jo täällä 
ajassa päästä täydelliseksi ja synnittömäksi vaelluksessaankin. Joskus opetetaan 
niin, että uskoon tullut kristitty tarvitsee erityisen pyhityskokemuksen, jossa Pyhä 
Henki  nostaa hänet aivan uudelle pyhityksen tasolle.  Sen kokeneet voivat  sitten 
päästä synnittömiksi. Näin opettavilla on usein kiusaus mitata pyhitystä vain teko-
syntien tasolla ja sivuuttaa ajatusten ja mielialojen synnit, joista väärät teot ja laimin-
lyönnit kumpuavat.

Kolmas harha on legalistinen eli lainomainen käsitys uskon vaelluksesta. Siinä pyri-
tään elämään Jumalan tahdon mukaisesti mutta oman voiman varassa. Silloin on 
erityisen suuri vaara keskittyä pelkästään tekojen tasolle. Ulkoisessa käytöksessä 
kovalla itsekurilla ja harjoituksella saatetaankin päästä tasolle,  jota toiset ihmiset 
saattavat arvostaa korkealle niin kuin Jeesuksen ajan fariseukset. Sellaisella ihmi-
sellä on vaara rakentaa pelastuksensa omiin saavutuksiinsa ja omaan vanhurskau-
teensa, jotka ovat kuitenkin Jumalan silmissä kuin saastainen vaate. 

Aito Pyhän Hengen synnyttämä pyhitys on Jumalan työtä. Jumala vaikuttaa sen si-
ten,  että kiinnitämme katseemme Kristukseen. Kirjeen lopussa kirjoittaja rukoilee 
sitä  vastaanottajille. Mekin saamme rukoilla toisillemme Herran työn vahvistumista 
heissä:
Rauhan Jumala, joka on nostanut kuolleista meidän Herramme Jeesuksen, hänet, 
joka iankaikkisen liiton veren perusteella on se suuri lampaiden paimen, tehköön 
teidät kykeneviksi kaikkeen hyvään toteuttaaksenne hänen tahtonsa. Hän vaikutta-
koon teissä sen, mikä on hänelle mieluista, Jeesuksen Kristuksen kautta. Hänelle 
kunnia aina ja iankaikkisesti. Aamen. (13:20-21) 



182

Pelastuksessa kaikki on Herran työtä, hänen vaikuttamaansa. Siksi voimme olla tur-
vallisin mielin vaikka pyhityksemme on täällä ajassa yhä vajaata ja synti langettaa 
meitä usein synteihin.

Armoa myös langenneille
Pitäkää huoli siitä, ettei kukaan jää osattomaksi Jumalan armosta eikä mikään kat-
keruuden juuri pääse kasvamaan ja tekemään häiriötä ja monet sen vuoksi saas-
tu,...(15) 

Yksi pahimmista asioista, mitä seurakuntayhteydessä voi tapahtua on se, että jota-
kuta uskovaa syrjitään armovälineiden käytössä. Hänelle ei jaeta Jumalan armon 
sanaa, häntä ei päästetä Herran pyhälle ehtoolliselle. Häntä syrjitään avustusten ja-
kamisessa tai hänet jätetään yksin, uskovien yhteyden ulkopuolelle. Näin hän jää 
seurakunnassa vaille Jumalan armoa, jota jaetaan evankeliumin sanassa ja rakkau-
den palvelussa. Juuri sellaiselle ihmiselle saattaa syntyä kateutta ja katkeruutta, jot-
ka sitten voivat myrkyttää koko seurakunnan ilmapiirin. 

Silloinkin kun kirkkokurin vuoksi joltakulta pidätetään ehtoollinen tai jopa erotetaan 
vähäksi aikaa seurakunnasta, on tavattoman tärkeää, että Jumalan kansan keskuu-
dessa ketään ei syrjitä vaan jokaiselle tarjotaan sama armo. Usein näyttää siltä, että 
maailmasta uskoon tulleiden pelastuksesta iloitaan ja siitä kiitetään Jumalaa, mutta 
jos joku uskonveli tai sisar lankeaa syvälle, mutta sitten nöyrtyy parannukseen, voi 
ollakin niin, että hänelle seurakunta ei osoitakaan anteeksiantavaa mieltä vaan kat-
selee häntä nurjasti. Silloin hänellä on suuri vaara sortua mutta tällä kertaa katke-
ruuden syntiin. 

Vapaaksi katkeruudesta
Katkeruus on merkillinen suurennuslasi. Se moninkertaistaa kaiken sen pahan, jota 
olemme saaneet osaksemme toisilta ihmisiltä, olosuhteilta ja niin kuin moni luulee 
Jumalalta. Toisaalta se ei päästä pienintäkään muilta tulevaa hyvyyden osoitusta lä-
vitseen.  Se  tekee  ihmisen  kykenemättömäksi  näkemään todellisuutta  oikein.  Se 
ajaa ihmisen puhumaan pahaa katkeruuden kohteista mutta myös samalla hänet it-
sensä  yksinäisyyteen,  koska  muut  eivät  kauan  jaksa  hänen  katkeria  puheitaan 
kuunnella. Katkeruus on myöskin kuin lumipallo, jota vieritetään suojalumessa. Se 
kasvaa ja laajenee kuin syöpä yhä useampaan suuntaan ja löytää aina uusia katke-
ruuden aiheita. Katkera ihminen myrkyttää ympäristöään. Katkeruus vie ilon ja joh-
taa usein masennukseen. Jos sen annetaan kasvaa, ihminen voi lopulta joutua epä-
toivoon ja jopa epätoivoisiin tekoihin tai rikoksiin. Usein katkeruuden kaksosena on 
kateus, joka on myös kauhea voima, joka voi johtaa murhaan niin kuin Kainin elä-
mässä, kun hän kadehti veljeään.

Yksi Saatanan tehokkaimmista valeista kuuluu: ”Sille ihmiselle en ikinä kykene an-
tamaan anteeksi.” Sille, joka on aidosti nähnyt omien syntiensä suuruuden ja Golga-
tan sovintoveressä saanut kadottavat syntinsä anteeksi, on Jumalan armosta mah-
dollista antaa rikkoneelle veljelle tai sisarelle anteeksi. Se voi tosin olla pitkä ja vai-
kea prosessi, mutta Kristuksessa se on mahdollista. Jos pimeyden valheen uskoo, 
niin uskova voi jäädä katkeruutensa vangiksi.

Katkeruus on olemukseltaan epäuskon syntiä ja siksi sitä ei voi saada anteeksi niin 
kaunan kuin syyttää muita eikä suostu myöntämään totuutta itsestään. Matteuksen 



183

18. luku osoittaa, että Jumalan silmissä katkeruuden synti on noin 600 000 kertaa 
suurempi synti kuin se synti, jonka uhriksi katkera ihminen on ehkä hyvinkin aidosti 
joutunut. Niin kauna kuin uskova ei tunnusta katkeruuttaan synniksi vaan syyttää 
vain toisia, hän torjuu totuuden itsestään ja kieltäytyy tekemästä parannusta. Juuri 
sehän on epäuskon olemus, että torjumme Jumalan totuuden itsestämme ja hyl-
käämme samalla armon, joka on jokaiselle nöyrtyvälle ihmiselle tarjolla Jeesuksen 
Golgatan uhrissa.

Tie vapauteen
Kun tunnustamme totuuden omasta hirveästä syntisyydestämme ja kammottavasta 
katkeruudestamme ja pyydämme apua Jeesukselta, Herra Jeesus tulee luoksem-
me. Hän vakuuttaa,  että hän maksoi  meidän käsittämättömän suuren velkamme 
Golgatan tuskillaan. Nöyrryttyämme tunnustamaan katkeruuden omaksi synniksem-
me, Herra alkaa sydämemme sisältä käsin hoitaa suhteitamme lähimmäisiimme. 

Kun Vapahtajan anteeksiantamuksensa valossa näemme saamamme armon suu-
ruuden, hän antaa meille halun antaa anteeksi lähimmällemme. Hän käy sydämes-
sämme kertomaan meille, kuinka paljon hän myös tuota meitä vastaan rikkonutta lä-
himmäistäsi rakastaa. Hän avaa silmämme näkemään todellisuuden oikein. Alam-
me rukoilla siunausta sille, jota ennen kirosimme. Hän auttaa meitä tekemään pää-
töksen antaa anteeksi. Anteeksiantamushan on päätös siitä, että meidän välillämme 
olleet asiat eivät saa nousta enää yhteytemme esteeksi. Hän auttaa puhumaan ja 
osoittamaan rakkautta meitä vastaan rikkonutta kohtaan. Hän auttaa meidät takaisin 
yhteyteen sen ihmisen kanssa, josta katkeruus ja synti erotti meidät.

Joka kerta kun katkeruus nostaa jälleen päätään, saamme aloittaa alusta. Pyydäm-
me Herralta ensin anteeksi  koko oman anteeksiantamattoman mielen syntimme. 
Rukoilemme sitten siunausta ja hyviä lahjoja lähimmällemme, puhumme hänestä, 
mutta vain hyvää. Otamme uudestaan yhteyttä häneen. Osoitamme hänelle rak-
kautta. Teemme niin vastoin meissä asuvia kielteisiä tunteitamme.

Voi olla,  että lähimmäisemme ei  ole ollenkaan valmis antamaan meille anteeksi, 
mutta nyt ei olekaan siitä kysymys, vaan siitä, että me annamme hänelle anteeksi ja 
pyydämme myös omia vääryyksiäsi anteeksi. Vaikka hän ei antaisikaan anteeksi, 
me tiedämme, että Herra on antanut meille anteeksi ja vapaudumme siitä kietovasta 
köydestä, jolla Saatana yrittää sitoa meidät katkeruudella tuohon toiseen ihmiseen. 
Saamme vapauden.

Kun tarpeeksi monta kertaa kierrämme tätä oman katkeruutemme anteeksi pyytämi-
sen, sen anteeksi omistamisen, ja toiselle rakkauden osoittamisen kehää, saamme 
eräänä päivänä huomata, että katkeruutemme on kadonnut. Olemme ehkä saaneet 
myös takaisin entisen ystävämme.  Meidän ei tarvitse enää juosta pakoon, ei katkoa 
ihmissuhteita. Saamme Kristuksen armahtamana kokea yhteyttä.

Pitkä prosessi
Voi olla,  että taistelussamme katkeruudesta vapautuaksemme kuluu paljonkin ai-
kaa. Muistan, miten lähetystyössä kesti viisi vuotta puolessa vuodessa kehittyneen 
katkeruuden käsittelyyn. Mutta lopulta Herran työssä toisiinsa katkeroituneet lähetti-
toverit saivat taas armon ottaa toisiaan hartioista kiinni ja lausua: "Rakas, veli Her-



184

rassa!" Ei tarvinnut näytellä hurskaampaa kuin oli, koska totuus puolin ja toisin näh-
tiin ja tunnustettiin. Mutta ei tarvinnut myöskään loputtomasti tuijottaa toisen virheitä 
ja puutteita, kun sai katsella siihen Herraan, joka rakastaa veljeäni samalla Golga-
tan verisellä armollaan kuin minuakin. 

Näin  pitkällisen  ja  ajoittain  uuvuttavan  taistelun  suurena  siunauksena  oli  nähdä 
kuinka käsittämättömän suuri on Jumalan rakkaus Kristuksessa Jeesuksessa. Vaik-
ka toistamiseen sama katkeruus nosti päätään, sain aina uuden armon sen oikeaan 
käsittelemiseen. Näin katkeruutensa kamppailevaa uskovaa Herra pääsee kasvatta-
maan nöyryyteen ja voi näitä myös käyttää toisten auttamiseen.

Maailmallinen mieli
...ja ettei kukaan ole haureellinen tai epäpyhä niin kuin Eesau, joka yhdestä aterias-
ta myi esikoisuutensa. Tehän tiedätte, että kun hän myöhemmin tahtoi periä siu-
nauksen, hänet hylättiin, eikä hän saanut mahdollisuutta muutokseen,  vaikka hän 
sitä kyynelin pyysi. (16-17)

Mieli murheellisena Paavali joutui kirjoittamaan entisestä läheisestä työtoveristaan: 
Deemas on tähän nykyiseen maailmaan rakastuneena jättänyt minut ja mennyt Tes-
salonikaan. (2. Tim. 4:10) Maailmanrakkaus on salakavala synti, joka on turmellut 
monen uskon. Usein se lähtee liikkeelle siitä, että uskovalle tarjoutuu hyvä tilaisuus 
menestyä ajallisessa työssään ja saada arvostusta myös ei-uskovien keskuudessa. 
Uskova voi ihastua saamaansa menestykseen niin paljon, että jättää uskonelämän 
hoitamisen tärkeämpänä pitämiensä kiireitten vuoksi. Pikku hiljaa seurakuntayhteys 
hiipuu ja maallisista tulee hänelle jälleen epäjumala. Vähä vähältä myös seksuaali-
set kiusaukset kasvavat, kun niitä vastustava armon voima on hiipunut ja aletaan 
sopeutumaan maailman vapaana pitämään elämäntyyliin, joka on himojen orjuutta. 

Eesau oli varoittava esimerkki. Hänen kohdallaan maailman rakkaus alkoi tosin en-
sin seksuaalisella tasolla, kun hän nai kaksi eriuskoista naista. Lopulta hän piti hen-
gellistä aarrettaan esikoisena niin halpana, että myi sen veljelleen Jaakobille keitto-
lautasesta. Esikoisoikeus vanhimpana poikana olisi merkinnyt oikeutta olla profeet-
ta, pappi ja kuningas perheessään. 

Maailman rakkaus ei lopulta anna sitä, mitä se lupaa. Eesau menetti sen mukana 
mahdollisuuden palvella Messiaan kantaisänä, vaikka hän kyynelin sitä pyysi. Moni 
maailman teille sortunut uskova voi joutua kokemaan samaa. Hän saattaa kyllä pa-
rannuksessa palata takaisin Jumalan armon yhteyteen, mutta menetettyä tärkeää 
tehtävää Jumalan valtakunnan työssä hän ei välttämättä koskaan saa takaisin. Mei-
dän on pidettävä tiukasti kiinni Jumalan totuuden ja armon sanasta, ettemme joutui-
si Demaksen tai Eesaun tielle:

Ne taas, jotka tahtovat rikastua, lankeavat kiusaukseen, ansaan ja moniin mielettö-
miin ja vahingollisiin himoihin, jotka syöksevät ihmiset turmioon ja kadotukseen. Ra-
hanhimo on kaiken pahan juuri. Rahaa tavoitellessaan monet ovat eksyneet pois 
uskosta ja lävistäneet itsensä monella tuskalla. (1.Tim. 6:9-10)

Vaikka Eesau menetti mahdollisuutensa palvella Jumalaa, vaikka hän kateudessa 
vihasi veljeään Jaakobia ja olisi ollut valmis tappamaan hänet, Jumala ei pelastusta 



185

häneltä kuitenkaan kieltänyt. Jumala puhutteli Eesauta ja hän ja Jaakob tekivät lo-
pulta sovinnon. Yhdessä he myös hautasivat isänsä Iisakin. Vaikka maailman teille 
eksynyt  Herran oma ei  pelastusta menettäisikään ja  saisi  parannuksessa palata 
Isän luo kuin tuhlaajapoika konsanaan, monet tuskat hän välttäisi pysymällä tiukasti 
Herran tiellä. 

Kiusaus maailman rakkauteen on niin salakavala, että Paavali muistuttaa:
Joka siis luulee seisovansa, katsokoon, ettei  kaadu. Teitä ei  ole kohdannut muu 
kuin inhimillinen kiusaus. Jumala on uskollinen. Hän ei salli teitä kiusattavan enem-
pää kuin kestätte, vaan salliessaan kiusauksen hän valmistaa myös pääsyn siitä, 
niin että voitte sen kestää. (1. Kor. 10:12-13) 

Entä sinä?
Oletko sinä päässyt  vapaaksi  katkeruuden synnistä? Entä kiusaako sinua ajatus 
menestymisestä tässä maailmassa? Jokainen uskova joutuu taistelemaan näiden-
kin syntien ja kiusausten kanssa, mutta Herran omalla on pakopaikka.  Saamme 
juosta Herran luokse ja kätkeytyä hänen armonsa alle syntiä vastaan. Herra antaa 
omilleen Pyhässä Hengessä uuden voiman taistella syntiä vastaan ja vaeltaa Juma-
lan tahdon tietä. Sitä varten Herra kutsuu omiaan valvomaan. Meidän tulee pitää 
katseemme tiukasti kiinni Jeesuksessa Kristuksessa, ajatella häntä ja seurata hän-
tä.

Jeesus ei lupaa sinulle helppoa tietä eikä menestystä tässä ajassa, mutta hän lupaa 
synnit  tunnustaen  luokseen  tulevalle  ja  armoa anovalle  oman rauhansa,  Pyhän 
Hengen pyhittävän voiman, tehtävän ja huolenpidon tässä ajassa ja ikuisen perin-
nön kirkkaudessa. Käänny hänen puoleensa rukouksin!

Valtakunta, joka ei järky    Hepr. 12:18-29

18. Te ette ole tulleet sen vuoren luo, jota voidaan käsin koskettaa ja joka palaa tu-
lessa, ette synkeyden, pimeyden ettekä myrskyn, 
19. ette pasuunan kaiun ettekä äänen luo, joka puhui. Ne, jotka sen kuulivat, pyysi-
vät, ettei heille sanottaisi enää sanaakaan, 
20. sillä he eivät voineet kestää tätä käskyä: "Koskettipa vuorta vaikka eläinkin, se 
kivitettäköön." 
21. Näky oli niin kauhistuttava, että Mooses sanoi: "Minä olen pelästynyt ja vapi-
sen." 
22. Te sitä vastoin olette tulleet Siionin vuoren ja elävän Jumalan kaupungin, tai-
vaallisen Jerusalemin, kymmenientuhansien enkelien ja juhlajoukon luo, 
23. esikoisten seurakunnan luo, niiden, joiden nimet ovat kirjoitettuina taivaissa, Ju-
malan luo, joka on kaikkien tuomari, ja täydellisiksi tulleiden vanhurskaiden henkien 
luo 
24. ja uuden liiton välimiehen Jeesuksen luo ja vihmontaveren luo, joka puhuu pa-
rempaa kuin Aabelin veri. 



186

25. Katsokaa, ettette torju luotanne häntä, joka puhuu. Jos kerran isät eivät pääs-
seet pakoon torjuessaan luotaan hänet, joka ilmoitti Jumalan tahdon maan päällä, 
vielä vähemmän pääsemme pakoon me, jos käännymme pois hänestä, joka ilmoit-
taa sen taivaista. 
26. Silloin hänen äänensä sai maan vapisemaan, mutta nyt hän on luvannut: "Vielä 
kerran minä järisytän maan, enkä vain sitä vaan taivaankin." 
27. Tuo "vielä kerran" osoittaa, että ne, jotka järkkyvät, tulevat muuttumaan, koska 
ne ovat luotuja, jotta pysyisivät ne, jotka eivät järky. 
28. Koska me saamme valtakunnan, joka ei  järky, olkaamme kiitollisia ja palvel-
kaamme Jumalaa hänen mielensä mukaisesti, kunnioittaen ja peläten, 
29. sillä meidän Jumalamme on kuluttava tuli.

Uskon ehdot
Moni ihminen asettaa Jumalalle tiettyjä ehtoja voidakseen uskoa häneen. Moni ha-
luaisi nähdä jonkin ihmeen. Joku vaatii, että Jumalan pitäisi valtavin kirjaimin kirjoit-
taa hänelle viesti pilviin, jotta hän voisi uskoa häneen. Usein taustalla on puhdasta 
epäuskoa kuten sillä, joka sanoi uskovansa Jumalaan, jos hänen lähtiessään ulos 
vastaa tulisi vihreä elefantti. Merkkien ja ihmeiden vaatijoita on ollut aina, niin Jee-
suksenkin aikana ja sitä ennenkin. 

Jumala kyllä kykenee osoittamaan voimansa ja hallintavaltansa valtavin luonnon-
mullistuksin kuten vedenpaisumuksenkin aikana. Jumala kykenee myös puhumaan 
kaikkien ihmisten ymmärrettävällä tavalla. Niin hän teki Israelin kansan edessä, kun 
hän Siinain vuoren valtavan jyrinän ja tulenliekkien keskeltä lausui kaikille kuultaval-
la ja ymmärrettävällä kielellä kymmenen käskyn lain. Näky oli kauhistuttava ja kan-
sa pelkäsi ja pyysi, ettei Jumala enää puhuisi sillä tavalla vaan Mooseksen välityk-
sellä. Siksi Jumala käytti profeettoja puheensa välittäjinä Vanhassa testamentissa.

Jumala kykenee siis vastaamaan ihmisten vaatimuksiin, mutta hän tietää, etteivät 
mitkään merkit ja ihmeet lopulta kuitenkaan synnytä sellaista uskoa, joka johtaisi ih-
miset vaeltamaan hänen tahtonsa mukaan. Ei kestänyt pitkään, kun Siinailla Jumala 
puheen kuullut kansa oli jo valmistamassa itselleen epäjumalaa, kultaista sonnia. 
Lukemattomat muutkin ihmeet eivät saaneet kansaa noudattamaan Herran sanaa. 
Lopulta kansa joutui vaeltamaan 40 vuotta erämaassa siihen asti, että epäuskoinen 
sukupolvi kuoli kokonaan.

Jumala ei kuitenkaan jätä vastaamatta sellaisen vilpittömän etsijän pyyntöön, joka 
kaipaa saada selvyyden Jumalan olemassaolosta ja kaipaa elämäänsä aitoa muu-
tosta jouduttuaan ensin epätoivoon omien yrityksiensä kanssa elää hyvää elämää. 
Heitä voimme rohkaista rukoilemaan: ”Herra, jos olet olemassa, ilmaise itsesi minul-
le niin kuin tahdot.” Vastaus ei yleensä kuitenkaan ole se, että hän antaisi etsijälle 
jonkun ihmemerkin, vaan se, että hän alkaa puhua ihmisen omalletunnolle sellaista 
totuutta, joka tekee kyllä kipeää, mutta jonka asianomainen tajuaa syvästi totuudek-
si eikä kykene enää vastustamaan sitä. 

Jumala puhuu ensin lain mutta sitten myös evankeliumin sanaa sydämelle ja syn-
nyttää uskon. Laki vaatii täydellisyyttä ja uhkaa rangaistuksella. Laki on totuuteen 
taipuvalle sydämelle yhtä pelottava kuin tärisevä, savuava ja tulinen Siinain vuori, 
sen keskeltä kuuluva puhe kauhistuttaa ja siksi moni myös moni haluaa vaientaa 
lain syyttävän äänen omassatunnossaan. Evankeliumi taas ei vaadi mitään vaan 



187

tarjoaa jokaiselle totuuteen taipuvalle Jeesuksen Golgatan ristillä suorittaman sovi-
tuksen perusteella täydellistä anteeksiantamusta ja Jeesuksen synnittömän elämän 
perusteella täydellistä Jumalan hyväksyntää. 

Usko avaa sydämen sekä laille että evankeliumille. Se suostuu myöntämään lain 
vaatimusten oikeudellisuuden, katuu ja huutaa armoa. Mutta usko avaa sydämensä 
ennen kaikkea evankeliumin hyvälle uutisille siitä, että Jeesus teki kaiken pelastus-
tamme varten valmiiksi ja ottaa sen kiitollisena vastaan. Usko liittää ihmisen Kristuk-
sen kautta taivaallisen Isään ja vaikuttaa elämän muutoksen, uuden vaelluksen Jee-
suksen kanssa ja hänen hallinnassaan. Usko on Jeesuksen luo tulemista, hänen 
kohtaamistaan, kun hän puhuu sydämillemme.

Varoitus luopumuksesta
Heprealaiskirjeen keskeinen teema on se, että Jumala puhuu. Toistuvasti ja kuin ää-
nenvoimakkuutta lisäten se myös varoittaa, että Jumalan puheen sivuuttamien on 
äärimmäisen vaarallista. Jeesuskin varoittaa, että myös valitut voivat eksyä ja koko-
naiset seurakunnat voivat joutua harhojen valtaan. Kirjeen toistuva varoitus nousee 
huippukohtaansa jaksomme viimeisissä sanoissa: ”Meidän Jumalamme on kulutta-
va tuli!” On hirvittävää joutua hänen vihansa alle. Kuitenkaan kirjeen saajat eivät ol-
leet onneksi vielä kääntyneet pois Herran luota vanhaan juutalaiseen temppelipal-
velukseen, mutta heillä oli suuria kiusauksia siihen suuntaan pelkästään siksi, että 
se näytti heistä turvallisemmalta kuin pienen kristillisen seurakunnan elämä enem-
mistöjuutalaisuuden ja roomalaisen pakanuuden puristuksessa.

Tänä päivänä Suomessa vaara harhautua ei johdu niinkään turvallisuussyistä, vaik-
ka uskovan elämään nykyään kohdistuu lisääntyvää painostusta. Vaaramme on kui-
tenkin pohjimmiltaan sama kuin kirjeen saajilla Jumalan puheen torjuminen ja si-
vuuttaminen.  Jumalan  puhtaaseen  sanaan  Raamattuun  kohdistuu  yhä  voimak-
kaampia hyökkäyksiä samalla, kun myös ev. lut. kirkossamme on päässyt niskan-
päälle liberaali suuntaus, joka myötäilee ajan viimeistä muotifilosofioita ja agendoja, 
jotka pyrkivät tuhoamaan kristillisen avioliiton ja murtamaan kodin kansakunnan pe-
rusyksikkönä. Jumalan sanasta luopuminen on sekä yksityiselle ihmiselle että kan-
sakunnalle tuhon tie. Kovaa sosiaalista painetta vastaan taistelu ei ole helppoa raa-
mattu-uskoisille kristityillekään. Siksi tarvitsemme sekä varoituksen että rohkaisun 
sanoja.

Vanhan liiton vuori
Te ette ole tulleet sen vuoren luo, jota voidaan käsin koskettaa ja joka palaa tulessa, 
ette synkeyden, pimeyden ettekä myrskyn, ette pasuunan kaiun ettekä äänen luo, 
joka puhui. Ne, jotka sen kuulivat, pyysivät, ettei heille sanottaisi enää sanaakaan, 
sillä he eivät voineet kestää tätä käskyä: "Koskettipa vuorta vaikka eläinkin, se kivi-
tettäköön." Näky oli niin kauhistuttava, että Mooses sanoi: "Minä olen pelästynyt ja 
vapisen." (18-21)

Jumala teki Israelin kansan kanssa aidon liiton Siinain vuorella. Hän puhui heille 
kymmenen käskyä niin valtavalla voimalla, että jokainen kansan jäsen kuuli sanat. 
Jumala kirjoitti vielä puhumansa kirjalliseen muotoon kivitauluille. Liitto vahvistettiin 
verellä, joka vihmottiin kansan ylle. Samalla annettiin ohjeet, miten syntinen ihminen 
voisi pappien suorittamien uhrien välityksellä lähestyä pyyntöineen ja kiitoksineen 



188

elävää, pyhää Jumalaa, jonka läsnäoloa ei yksikään syntinen voi omassa varas-
saan lähestyä tulematta tulen polttamaksi. 

Liitto ei ollut vain lakiliitto vaan myös armoliitto siinä merkityksessä, että uhrit viittasi-
vat jo aiemmin luvattuun Messiaaseen, joka tulisi murskaamaan Saatanan vallan ja 
tuomaan vapautuksen synnin tuomiosta. Vaikka Jumalan lain pitäminen sisälsi lu-
pauksenaan elämän sen noudattajille, kukaan ihminen ei sitä Jeesusta lukuun otta-
matta kykene pitämään. Lain alla jääminen merkitsee Jumalan vihan ja kauhistutta-
van polttavan tulen alle jäämistä. Lopulta vanhan liiton tarkoitus Jumalan pelastus-
suunnitelmassa olikin paljastaa ihmisen synnin kauhistuttavuus ja ajaa hänet uu-
teen liittoon Kristuksen luo. Tie lain tuomioiden pelon alta on avattu Kristuksessa. 
Kirjeen saajat olivat päässeet suunnattomasti  parempaan kuin vanha liitto, mutta 
olivat kuitenkin haikailleet vanhan suuntaan. Siksi kirjoittaja vertaa vanhaa ja uutta 
toisiinsa samaan tapaan kuin Paavalikin:

Onhan kirjoitettu, että Abrahamilla oli kaksi poikaa, toinen orjattaresta ja toinen va-
paasta naisesta. Orjattaren poika oli syntynyt lihan mukaan, vapaan sen sijaan lu-
pauksen voimasta. Tämä on vertauskuvallista. Nämä naiset kuvaavat kahta liittoa. 
Toinen on Siinainvuorelta ja synnyttää orjuuteen, ja se on Haagar. Haagar on näet 
Siinainvuori Arabiassa ja vastaa nykyistä Jerusalemia, joka elää lapsineen orjuu-
dessa. Mutta ylhäällä oleva Jerusalem on vapaa, ja se on meidän äitimme. (Gal. 
4:22-26)
 

Uuden liiton vuori
Te sitä vastoin olette tulleet Siionin vuoren ja elävän Jumalan kaupungin, taivaalli-
sen Jerusalemin, kymmenientuhansien enkelien ja juhlajoukon luo, esikoisten seu-
rakunnan luo, niiden, joiden nimet ovat kirjoitettuina taivaissa, Jumalan luo, joka on 
kaikkien tuomari, ja täydellisiksi tulleiden vanhurskaiden henkien luo ja uuden liiton 
välimiehen Jeesuksen luo ja vihmontaveren luo, joka puhuu parempaa kuin Aabelin 
veri. (22-24)

Vanha liiton armotalouskausi oli kuin Siinain vuori, jota saattoi koskettaa. Siihen si-
sältyvä armokin omistettiin ulkoisin ja monimutkaisin uhritoimituksin. Uuden liiton ar-
mokausi on kuin taivaallinen Siionin vuori, hengellinen. Vanhaa kuvasi pimeys, var-
jot ja esikuvat, uutta selkeys ja kirkkaus. Vanhaan sisältyi kauhua, koska ihmiset ei-
vät kestäneet Jumalan puhetta pyhyydessään. Uusi on lempeä ja ystävällinen, siinä 
Jumalan puheen voi kestää heikoinkin ihminen ja saada avun synnin tuottamaan 
hätäänsä. Vanha oli rajoitettu, vain tietyt ihmiset kuten Mooses ja Aaron saattoivat 
lähestyä Jumalaa, mutta uudessa meillä kaikilla on rohkea pääsy Jumalan luo, sillä 
Jeesuksen tähden hän lupaa auttaa silloin, kun tarvitsemme sitä.

Evankeliumin sanan vastaanottava pääsee uskon silmin jo nyt katselemaan sitä tai-
vaallista uutta Jerusalemia, jonka hän saa perinnökseen. Se on jo hänen omaisuut-
taan, koska syntinsä anteeksi saaneena ja vanhurskauden lahjana vastaanottanee-
na hän on Kristuksen kanssaperillinen. Hän kuuluu jo nyt Kristuksen morsiusseura-
kuntaan. 

Jeesuksen veren kautta hän pääsee rukouksessa aivan taivaallisen valtaistuimen 
eteen asti, hän saa täydellä luottamuksella avata koko sydämensä Isälle, sillä Jee-
sus puhuu hänen puolestaan ja jättäytyä hänen armonsa varaan. Samalla hän on 



189

tietoinen siitä, että Jumala on läsnä jo nyt oman seurakuntansa keskellä ja asuu jo-
kaisen uskovan sydämessä Pyhässä Hengessä. Hän saa jo nyt  olla taivaallisen 
seurakunnan jatke täällä ajassa. 

Seurakunnassa uskovat saavat kohdata Herran hallitsemassa, ohjaamassa, pyhittä-
mässä ja lohduttamassa heitä. Siellä hän puhuu heille julistetun evankeliumin kaut-
ta. Siellä he puhuvat hänelle rukouksessa ja hän kuulee heitä. Siellä hän kouluttaa 
heitä taivasta varten ja antaa heille perintönsä panttina Pyhän Hengen. Siellä usko-
ville  avautuu selkeä kuva taivaasta,  sen suuri  sopusointu ja  kirkkauden olemus. 
Meitä kehotetaan seurakunnassa näin:

Jos siis teidät on herätetty yhdessä Kristuksen kanssa, niin etsikää sitä, mikä on yl-
häällä, missä Kristus istuu Jumalan oikealla puolella. Kiinnittäkää mielenne siihen, 
mikä on ylhäällä, älkää siihen, mikä on maan päällä. Tehän olette kuolleet, ja teidän 
elämänne on Kristuksen kanssa kätkettynä Jumalassa. Kun Kristus, teidän elämän-
ne, ilmestyy, silloin tekin ilmestytte hänen kanssaan kirkkaudessa. (Kol. 3:1-4) 

Raamattu ei tunne yksinäistä kristittyä, vain seurakunnan keskellä elävän uskovan. 
Uskoville jumalanpalvelus ei ole mikä tahansa kokous vaan paikka, jossa saamme 
kohdata itse Jumalan sanan ja sakramenttien kautta. Sen kokoontumiset ovat tule-
vien Kristuksen taivaallisten häiden kenraaliharjoituksia Jeesuksen paluuta odotel-
lessa.

Taivaalliseen yhteisö
Taivaallisen Jerusalemin asukkaina pääsemme lukemattoman enkelijoukon luo. He 
ovat  samaa perhettä  pelastettujen  kanssa,  saman pään alaisuudessa ja  omalta 
osaltaan tekevät työtä, palvelevat uskovia heidän parhaakseen, varjelevat heitä kai-
killa heidän teillään ja ympäröivät heitä. Enkeleitä on lukematon määrä muodostaen 
loistavan kokonaisuuden. Uskovat liittyvät enkeleihin ja tulevat lopulta olemaan mo-
nessa suhteessa heidän kaltaisiaan.

Kristuksessa meillä on pääsy myös taivaallisen juhlajoukon luo. Se koostuu esikois-
ten eli vanhan liiton aikaisista pelastetuista, jotka uskoivat evankeliumin lupaukset, 
vaikka eivät nähneetkään niiden täyttymystä Jeesuksen tulossa ihmiseksi ja hänen 
sovitustyössään. Juhlajoukko sisältää myös uuden liiton seurakunnan esikoiset ja 
ensihedelmät. Heihin kuuluvat lopulta kaikki Jumalan lapset, sillä jokaisella heistä 
on esikoisten perimäoikeus Kristuksessa. Heidän nimensä ovat kirjoitetut taivaassa 
Karitsan elämän kirjassa maailman perustamisesta lähtien. Mikä ilo meillä on kerran 
päästä tuntemaan kaikki jo edeltä perille päässeet kirkkaudessa! Mutta jo nyt meillä 
on pääsy heidän joukkoonsa. Kirkastettu seurakunta ja täällä ajassa yhä taisteleva 
seurakunta on yksi. Molemmat katsovat samaan Herraan, Jeesukseen Kristukseen.

Seurakunnassa me pääsemme Jumalan, kaikkien Tuomarin, luokse. Suuri Jumala 
tuomitsee sekä juutalaiset että pakanat. Uskovat tulevat hänen luokseen nyt uskon 
kautta,  rukoilevat  Tuomariaan.  He  saavat  Jeesuksen  veressä  synninpäästön  ja 
omantuntoonsa vakuuden siitä, että he pääsevät perille Herran luokse. Vaellukses-
saan he tietävät olevansa kaiken aikaa Tuomarin katseen alla ja siksi he Pyhän 
Hengen voimasta kilvoittelevat noudattaakseen Jumalan tahtoa ja päästäkseen lo-
pulliseen kirkkauteen.



190

Jeesuksen veressä vaatteensa täällä ajassa puhdistaneet ja voittaneet, Kristuksen 
vanhurskauteen vaatetetut, pääsivät nukkuessaan pois vihdoin kokonaan vapaaksi 
syntisestä lihastaan. Heistä on tullut täydellisiksi tehtyjä henkiä, jotka odottavat Kris-
tuksen paluussa saatavaa ylösnousemusruumista. Uskovilla on yhteys edesmen-
neiden pyhien kanssa Kristuksessa, seurakunnan päässä ja Pyhässä Hengessä. 
Meillä vielä täällä ajassa ja heillä Herran luona on yhteinen perintö.

Uuden liiton välimies
...uuden liiton välimiehen Jeesuksen luo ja vihmontaveren luo, joka puhuu parem-
paa kuin Aabelin veri. (24) Suurinta ja ihmeellisintä on kuitenkin se, että uudessa lii-
tossa seurakunnan keskellä pääsemme jo nyt Jeesuksen luokse. Kun Jeesus lupa-
si, ettei yksikään, joka häneen turvaa ole näkevä tai maistava kuolemaa, niin se tar-
koittaa, että hetkenä, jona uskova sulkee silmänsä poisnukkumisessa, hän saakin 
nähdä Jeesuksen omat kasvot. Jeesus on välimiehenä häntä vastassa:

Se, joka voittaa, puetaan siis valkoisiin vaatteisiin, enkä minä pyyhi pois hänen ni-
meään elämän kirjasta, ja minä tunnustan hänen nimensä Isäni edessä ja hänen 
enkeliensä edessä. (Ilm. 3:5)

Jeesus tulee ja kädestä pitäen opastaa uskovan Isän valtaistuimen luo ja koko en-
kelijoukon eteen, tunnustaa hänet omakseen. Syy on siinä, että vaikka kilvoituksen-
sa päättänyt lankesi moniin synteihin ja hairahtui usein pois Jumalan tahdon tieltä, 
Jeesuksen sovintoveri taivaassa kaiken aikaa puhui hänen puolestaan: ”Isä, minä 
maksoin hänen syntinsä!” Jos Aabelin veri  edelleen vaatii  oikeudenmukaista tuo-
miota vääryyden kärsineille, niin Jeesuksen veri huutaa kovempaa armahdusta kai-
kille katuville syntisille.  Oikeuskin tulee lopulta viimeisellä tuomiolla toteutumaan, 
mutta Jeesuksen veressä syntinsä anteeksi saaneilla ei ole silloin mitään pelättä-
vää. 

Vakava varoitus
Katsokaa,  ettette torju luotanne häntä, joka puhuu. Jos kerran isät eivät päässeet 
pakoon torjuessaan luotaan hänet, joka ilmoitti Jumalan tahdon maan päällä, vielä 
vähemmän pääsemme pakoon me, jos käännymme pois hänestä, joka ilmoittaa sen 
taivaista. (25)

Kun Jumala puhuu ihmiselle kutsuen häntä kääntymään ja uskomaan, ihminen on 
äärimmäisen vakavassa paikassa. Koko hänen iankaikkinen kohtalonsa riippuu sii-
tä, uskooko hän Jumalan puheen vai torjuuko sen epäuskossaan. Asian tekee nyt 
vielä paljon vakavammaksi se tapa, jolla Jumala nyt puhuu. Vanhassa liitossa hän 
puhui Mooseksen ja profeettojen kautta, mutta uudessa hän itse astui maan päälle 
omassa Pojassaan Jeesuksessa Kristuksessa. Jeesus korostaa itse asiaa näin:

Minä en ole  tullut taivaasta toteuttamaan omaa tahtoani vaan lähettäjäni tahdon. 
Lähettäjäni tahto on, etten kadota yhtäkään niistä, jotka hän on minulle antanut, 
vaan herätän heidät viimeisenä päivänä. Minun Isäni tahto on, että jokaisella, joka 
näkee Pojan ja uskoo häneen, on iankaikkinen elämä. Ja minä herätän hänet vii-
meisenä päivänä."  (Joh. 6:38-40)

Israel ei voinut välttää Jumalan tuomiota, kun se saamastaan ilmoituksesta huoli-
matta hylkäsi Jumalan sanan. Nyt me saamme vielä kauheamman osan itsellemme, 



191

jos hylkäämme Jumalan Sanan, joka tuli luoksemme Jeesuksena Kristuksena. Her-
ra puhuu meille yhä Raamatussa ja Pyhä Henki avaa sen sydämellemme. 

Voi olla, että joku kuvittelee, ettei olisi kovin vaarallista jättää Raamatun sana huo-
mioimatta, kun se on muka vain ihmisten käsityksiä. Niin ehdoin tahdoin tehdes-
sään Raamatun sanan ymmärtänyt ihminen ei kuitenkaan pääse pakoon tuomiota, 
jolla sanan hylkääjiä uhataan. Ylösnoussut Herra itse puhuu meidän omalletunnol-
lemme sanassaan.  Kohtalomme ratkaistaan nimenomaan suhteessamme Herran 
puheeseen. Johannes kirjoittaa:

Minä todistan jokaiselle, joka kuulee tämän kirjan profetian sanat: Jos joku panee 
niihin jotakin lisää, panee Jumala hänen päälleen ne vitsaukset, jotka on kirjoitettu 
tähän kirjaan.  Jos joku ottaa jotakin pois tämän profetian kirjan sanoista, ottaa Ju-
mala häneltä pois sen osan, joka hänellä on elämän puuhun ja pyhään kaupunkiin, 
joista tässä kirjassa on kirjoitettu. (Ilm. 22:18-19) Pietari lisää:
Tosin noissa (Paavalin kirjoittamissa)  kirjeissä on yhtä ja toista vaikeatajuistakin, 
mitä tietämättömät ja epävakaat vääristelevät, niin kuin muitakin Kirjoituksia, omaksi 
kadotuksekseen. (2. Piet. 3:16)

Valtakunta, joka ei järky
Silloin hänen äänensä sai maan vapisemaan, mutta nyt hän on luvannut: "Vielä ker-
ran minä järisytän maan, enkä vain sitä vaan taivaankin." Tuo "vielä kerran" osoit-
taa, että ne, jotka järkkyvät, tulevat muuttumaan, koska ne ovat luotuja, jotta pysyi-
sivät ne, jotka eivät järky. Koska me saamme valtakunnan, joka ei järky, olkaamme 
kiitollisia ja palvelkaamme Jumalaa hänen mielensä mukaisesti, kunnioittaen ja pe-
läten, sillä meidän Jumalamme on kuluttava tuli. (26-29)

Siinain vuori vapisi ja maa tärisi, kun Jumala puhui pimeyden keskeltä Israelin kan-
salle. Mutta Jeesuksen toisessa tulemisessa tapahtuu aivan käsittämättömän paljon 
suurempi mullistus, johon Haggai ennustuksessaan viittaa: 
Sillä näin sanoo Herra Sebaot: Vielä vähän aikaa ja minä järisytän taivaat ja maan, 
meren ja mantereen. … "Minä järisytän taivaat ja maan. Minä kaadan kumoon ku-
ningaskuntien valtaistuimet, hävitän kansojen kuningaskuntien väkevyyden.” (Hagg. 
2:6,21-22)

Jeesus itse kuvaa paluutaan näin.
"Mutta heti noiden päivien ahdistuksen jälkeen aurinko pimenee eikä kuu anna va-
loaan. Tähdet putoavat taivaalta, ja taivaiden voimat järkkyvät. Silloin taivaalla nä-
kyy Ihmisen Pojan merkki ja kaikki maan sukukunnat vaikeroivat, kun näkevät Ihmi-
sen Pojan tulevan taivaan pilvien päällä suuressa voimassaan ja kirkkaudessaan. 
Suuren pasuunan soidessa hän lähettää enkelinsä kokoamaan hänen valittunsa 
neljältä ilmansuunnalta, taivasten ääristä niiden toisiin ääriin asti…..Taivas ja maa 
katoavat, mutta minun sanani eivät koskaan katoa. (Matt. 24:29-31-31,35)

Nykyinen taivas ja maa tulevat katoamaan, mutta niiden sijaan saadaan uusi taivas 
ja uusi maa. Uuden maan keskukseen laskeutuu sitten taivaallinen Jerusalem ja Ju-
malan läsnäolo täyttää kaiken.

Pietari yhtyy Heprealaiskirjeen kirjoittajan kehotukseen vaeltaa kiitollisina ja pyhällä 
arkuudella elämämme odottaessamme Herran paluun suurta päivää:



192

Mutta Herran päivä tulee kuin varas. Silloin taivaat katoavat pauhinalla ja alkuaineet 
kuumuudesta hajoavat, maa palaa ja kaikki, mitä siihen on tehty. Koska tämä kaikki 
näin hajoaa, millaisia teidän tuleekaan olla pyhässä elämässä ja jumalanpelossa 
odottaessanne ja jouduttaessanne Jumalan päivän tuloa, tuon päivän, jonka voi-
masta taivaat hehkuen hajoavat ja alkuaineet kuumuudesta sulavat. Mutta hänen 
lupauksensa mukaan me odotamme uusia taivaita ja uutta maata, joissa vanhurs-
kaus asuu. (2. Piet. 10-13)

Jumalan tuli
 ...meidän Jumalamme on kuluttava tuli. (29)

Taivaan olemus on Jumalan tulta. Samoin kadotus on Jumalan tulta. Pelastetuille 
Jumalan tuli on puhdistavaa, elämää antavaa ja virvoittavaa rakkauden tulta. Sen 
sijaan kadotuksessa se on polttavaa pyhän ja oikeudenmukaisen rangaistuksen tul-
ta. Olemuksellista eroa taivaan ja kadotuksen välillä ei ole. Kristuksen vanhurskau-
teen puetut  pelastetut  ovat  kuin asbestipuvussa liekkien keskellä  olevat  ihmiset. 
Mutta ilman sitä pukua tuli polttaa ihmisen. Kristuksen vanhurskaus takaa pelaste-
tuille ihanan taivaallisen riemun ja ylistyksen, jossa Jumala on kaikki kaikessa, hän 
saa kunnian ja kirkkauden. 

Tietynlaisen kuvan taivaasta antaa Danielin kolmen ystävän kokemus tulipätsistä. 
He kieltäytyivät  kumartamasta epäjumalaa ja heidät  heitettiin tuleen.  Mutta tulen 
keskellä heidän luonaan käveli neljäs  ”näöltään kuin Jumalan Poika”. (Dan. 3:25) 
Heille ei tapahtunut mitään pahaa, tuli ei heidän vaatteitaankaan kyennyt kärventä-
mään.  Ehkä  jotain  sellaista  on  olla  uudessa  ylösnousemusruumiissa  Kristuksen 
kanssa Jumalan tulen keskellä.

Sen sijaan kadotukseen joutuvista Ilmestyskirja antaa kauhistuttavan kuvan: 
"Jos joku kumartaa petoa ja sen kuvaa ja ottaa sen merkin otsaansa tai käteensä, 
niin hänkin joutuu juomaan Jumalan vihan viiniä, joka laimentamattomana on kaa-
dettu hänen vihansa maljaan, ja häntä piinataan tulessa ja rikissä pyhien enkelien ja 
Karitsan edessä.  Heidän vaivansa savu nousee aina ja ikuisesti. Heillä ei ole päi-
vän eikä yön lepoa, niillä jotka kumartavat petoa ja sen kuvaa, eikä kenelläkään, 
joka ottaa sen nimen merkin. (Ilm. 14:9-11)

Herran omien ei tarvitse kadotuksen tulta pelätä, mutta silti meidänkin tulee palvella 
Jumalaa  hänen mielensä  mukaisesti,  kunnioittaen  ja  peläten.  Kun niin  teemme, 
Kristuksen perustukselle laskettu elämämme rakennus täällä ajassa koituu Herralle 
kunniaksi. Voi olla, että osa elämäntyöstämme palaa poroksi Jumalalle hyödyttömä-
nä, kun meidät puhdistaa Jumalan tuli. Mutta se ei merkitse meille kadotusta vaan 
puhdistusta. Sillä ei ole mitään kadotustuomiota niille, jotka ovat Kristuksessa Jee-
suksessa. 

Muuta perustusta ei kukaan voi laskea sen lisäksi, mikä on jo laskettu, ja se on Jee-
sus Kristus. Kuka sitten rakentaakin tälle perustukselle, rakensipa kullasta, hopeas-
ta, jalokivistä, puusta, heinistä tai oljista, itse kunkin työ tulee näkyviin. Sen tuo ilmi 
se päivä, joka ilmestyy tulessa, ja tuli koettelee, millainen kunkin työ on. Jos jonkun 
tekemä rakennus kestää, hän saa palkan. Jos jonkun työ palaa, hän kärsii vahin-
gon. Itse hän kuitenkin pelastuu ikään kuin tulen läpi. (1. Kor. 3:11-15)



193

Entä sinä?
Millaiselle perustalle sinä olet rakentanut elämäsi? Onko se sellainen, että se kes-
tää,  vaikka joudut koeteltavaksi  Jumalan pyhällä tulella tämän nykyisen ajallisen 
vaelluksesi jälkeen? Ratkaisevaa on se, oletko valmis kuuntelemaan ja ojentautu-
maan Jumalan puheen kuullessasi. Hän puhuttelee sinua omassatunnossasi. Hän 
haluaa kutsua sinut totuuteen ja omistamaan armon Jeesuksessa. Silloin sinut pue-
taan Kristuksen vanhurskauden vaatteeseen, joka muuttaa Jumalan polttavan tulen 
ihmeelliseksi elämän veden virvoittavaksi rakkauden liekiksi. 

Pyhä elämäntapa    Hepr. 13:1-6

1. Pysyköön veljesrakkaus. 
2. Älkää unohtako vieraanvaraisuutta, sillä sitä osoittamalla jotkut ovat saaneet tie-
tämättään pitää enkeleitä vierainaan. 
3. Muistakaa vankeja, niin kuin olisitte itse kahleissa heidän kanssaan, muistakaa 
pahoinpideltyjä, onhan teillä itsellännekin ruumis. 
4. Pitäköön jokainen avioliiton kunniassa ja aviovuoteen tahrattomana, sillä Jumala 
tuomitsee haureelliset ja avionrikkojat. 
5. Älkää eläkö rahaa ahnehtien. Tyytykää siihen, mitä teillä on, sillä hän on itse sa-
nonut: "En minä sinua hylkää enkä sinua jätä." 
6. Siksi me sanomme turvallisin mielin: "Herra on minun auttajani, en minä pelkää. 
Mitä voi ihminen minulle tehdä?" 

Millaista on Jumalan pelko?
Heprealaiskirjeen viimeinen luvun alku kuvaa hyvin käytännöllisellä tavalla, millaista 
on Jumalan palvelu kunnioittaen ja peläten. Edellisen luvun loppu kuului:
Koska me saamme valtakunnan, joka ei järky, olkaamme kiitollisia ja palvelkaamme 
Jumalaa hänen mielensä mukaisesti, kunnioittaen ja peläten, sillä meidän Jumalam-
me on kuluttava tuli. (12:28-29)

Pelko sisältää normaalissa kielessä turvattomuuden tunteen, mutta Jumalan pelko 
on pyhää kunnioitusta häntä kohtaan täydellisen turvallisuuden piirissä.  Uskovan 
Jumalan pelko ei ole orjanpelkoa, jossa kauhistutaan mahdollista rangaistusta ja to-
tellaan siksi, vaan lapsen pelkoa, jolle on luontaista olla kuuliainen, koska Isä on ra-
kastaa ja huolehtii. Tätä turvallisuustilaa kuvaa se, että Herran oma saa osallisena 
Pyhän Hengen elämään kutsua Jumalaa Isäksi: 
Te ette ole saaneet orjuuden henkeä elääksenne jälleen pelossa, vaan te olette 
saaneet lapseuden Hengen, jossa me huudamme: "Abba! Isä!" Henki itse todistaa 
meidän henkemme kanssa, että me olemme Jumalan lapsia. (Room. 8:15-16)



194

Pyhässä pelossa uskova ei halua murehduttaa Jumalaa, joka on hänen rakastava 
Isänsä vaikka myös kuluttava tuli. Rakkaus Jumalaan nousee siitä, että hän on en-
sin rakastanut meitä antamalla oman Poikansa meidän syntiemme sovitukseksi. Ju-
mala halusi meidät omakseen ja siksi hän valmisti meille armossaan pelastuksen. 
Mutta hän haluaa myös sitä, että me vastaamme hänen rakkauteensa rakkaudella, 
jonka hän itse on vuodattanut sydämiimme Pyhässä Hengessä. Se taas tarkoittaa 
sitä, että noudatamme hänen tahtoaan, joka on aina täydellinen ja hyvä. Se merkit-
see siis Jumalan käskyjen pitämistä. Kaikki kymmenen käskyä tiivistävät, millaista 
on rakkauden osoittaminen Jumalaa kohtaan: 

Älkää olko kenellekään mitään velkaa, paitsi että rakastatte toisianne. Joka rakas-
taa toista, on täyttänyt lain. Sillä käskyt "Älä tee huorin", "Älä tapa", "Älä varasta",  
"Älä himoitse" ja mikä muu käsky tahansa sisältyvät tähän sanaan: "Rakasta lähim-
mäistäsi niin kuin itseäsi." Rakkaus ei tee lähimmäiselle mitään pahaa. Rakkaus on 
siis lain täyttymys. (Room. 13:8-10)

Veljesrakkaus
Pysyköön veljesrakkaus. (1)
 
Jos kymmenen käskyä voidaan tiivistää muotoon ”Rakasta Jumalaa yli kaiken ja lä-
himmäistäsi niin kuin itseäsi!” niin veljesrakkaudella ei ensi sijassa tarkoiteta per-
heen sisarusten välistä rakkautta, vaikka sitä ei tietenkään myöskään poissuljeta, 
vaan Jeesukseen uskovien veljien ja sisarten välistä erityisrakkautta. Johannes kir-
jeessään kuvaa sitä eräänä erittäin tärkeänä osoituksena siitä, että joku on uudesti-
syntynyt Jumalan lapsi:  
Jokainen, joka uskoo, että Jeesus on Kristus, on syntynyt Jumalasta, ja jokainen, 
joka rakastaa sitä, joka on synnyttänyt, rakastaa myös sitä, joka hänestä on synty-
nyt. Siitä me tiedämme rakastavamme Jumalan lapsia, että rakastamme Jumalaa ja 
noudatamme hänen käskyjään. Rakkaus Jumalaan on sitä, että pidämme hänen 
käskynsä, eivätkä hänen käskynsä ole raskaat. (1. Joh. 5:1-3)

Kristillinen seurakunta ei ole mikä tahansa samanmielisten klubi tai yhteisen opin 
ympärille muodostunut opintopiiri, joissa vallitsee usein niin sanottu ”hyvä veli” peri-
aate  eli  pyritään susimaan samanmielisiä.  Tosi  asiassa Jumala  pelastaa omaan 
seurakuntaansa mitä erilaisimpia ihmisiä, hyvinkin moninaisilta ja vaikeiltakin taus-
toilta. On entisiä rikollisia ja narkomaaneja, on korkeasti koulutettuja ja kehitysvam-
maisia, on terveitä ja psyykkisistä ongelmista kärsiviä, on nuoria ja vanhoja, jne. 
Normaalisti  yhteiskunnassa  emme  valitsisi  ystäviksemme  sellaisia  ihmisiä,  jotka 
kohtaamme seurakunnassa. Kuitenkin kaikkien aitojen Jumalan lapsien välillä vallit-
see  merkillinen  Pyhän Hengen  synnyttämä rakkauden side.  Kuulumme samaan 
perheeseen, koska meillä on yhteinen Isä.

Kuitenkaan läheisen ja käytännöllisen rakkauden ylläpitäminen ja osoittaminen seu-
rakunnassakaan ei ole aina helppoa, koska jokainen pelastettu uskovakin on edel-
leen syntinen ja veljien ja sisarten välille voi helposti syntyä konflikteja pelkästään 
erilaisten taustojen vuoksi ja usein vain väärinkäsityksistä. Siksi tarvitsemme keho-
tusta veljesrakkauden ylläpitämisestä. 

Yksi kamalampia asioita, mitä olen joutunut lähetystyössä kuulemaan, on se, kun 
joku seurakunnan jäsen sanoo: ”En enää tule jumalanpalveluksiin niin kaunan, kuin 



195

se ja se on siellä.” Jos Jeesuksen hirvittävän kärsimyksen ja kuoleman tähden Gol-
gatan ristillä olemme saaneet Jumalalta kaikki syntimme anteeksi, se, ettemme an-
neta toinen toisellemme anteeksi rikkomuksiamme, on suuri synti ja tuhoaa seura-
kuntaa. Sielunvihollinen tietysti pyrkiikin siihen, että seurakunnan elinvoima saatai-
siin tukahdutetuksi riidoin ja anteeksiantamattomuudella. Varsinkin silloin kun, seu-
rakunta joutuu ulkoisen paineen tai jopa vainon alle, on äärimmäisen tärkeää, että 
keskinäisen veljesrakkauden syventämiseen kiinnitetään erityisesti huomiota.

Vieraanvaraisuus
Älkää unohtako vieraanvaraisuutta, sillä sitä osoittamalla jotkut ovat saaneet tietä-
mättään pitää enkeleitä vierainaan. (2)

Ennen vanhaan monessa Suomen kodissa oli tapana kattaa ruokapöytään yksi yli-
määräinen lautanen ”Jeesusta varten”. Taustalla oli tietenkin Jeesuksen opetus vii-
meisestä tuomiosta:  Sillä minun oli nälkä, ja te annoitte minulle ruokaa. Minun oli 
jano, ja te annoitte minulle juotavaa. Minä olin muukalainen, ja te otitte minut luok-
senne. (Matt. 25:35) Aivan erityisen tärkeää oli osoittaa vieraanvaraisuutta vainojen 
aikana pakolaisiksi joutuneiden uskonveljien auttamiseksi. Tiedämme maamme lä-
hihistoriasta, ettei  evakkojen osakseen saama kohtelu ollut  aina kehuttavaa. Us-
koville vieraiden vastaanottamisen tulee olla ei vain enkelien vaan itsensä Jeesuk-
sen vastaanottamista.

Vieraanvaraisuuden osoittaminen voi olla joskus varsin rankkaa työtä ja helposti sitä 
osoittaja voi joutua kysymään Martan lailla: ”Miksi juuri minun pitää kahvittaa ja kes-
tittää muita, mikseivät muut auta”. Siksi Pietari lisää:  Olkaa vieraanvaraisia toinen 
toisellenne, nurisematta. (1. Piet 4:9)

Itse olen kiertänyt noin 10 vuotta Suomea julistamassa sanaa eri seurakunnissa ja 
kouluissa. Sinä aikana sain majoittua lukemattomissa uskovissa kodeissa. Sain pal-
jon maistaa avointen kotien rakkautta ja hengellistä kanssakäyntiä noilla matkoillani. 
Luulen, että tänäänkin tarvitsemme erityisen paljon avoimia ja vieraanvaraisia kote-
ja, jotta suomalaiset saisivat kuulla evankeliumia. Lähetystössäkin olemme nähneet, 
että vieraanvaraisuus avaa ihmisten sydämiä kuulemaan evankeliumin ilosanoman. 
Vieraanvaraisuuden ei tarvitse alkaa siitä, että joku pyrki luoksemme, voimme yhtä 
hyvin avata kotiemme ovet kutsumalla naapureita ja ystäviämme sekä myös vento-
vieraita kahville, syömään ja yöpymään. Vieraanvaraisuudessa ratkaisevaa ei ole 
se mitä tarjoamme vaan se millaisia keskusteluja saamme heidän kanssaan käydä. 

Vangit ja pahoinpidellyt
Muistakaa vankeja, niin kuin olisitte itse kahleissa heidän kanssaan, muistakaa pa-
hoinpideltyjä, onhan teillä itsellännekin ruumis. (3)

Jälleen  kirjoittaja  palauttaa  mieleemme  Jeesuksen  sanat  viimeiseltä  tuomiolta: 
”Minä olin vankilassa, ja te tulitte minun luokseni.” (Matt. 25:36) Kirjeen saajat elivät 
keskellä vainoa tai joutuivat kuulemaan muiden seurakuntien kokemista vainoista. 
Noihin aikoihin samoin kuin yhä monissa maailman kolkissa vankilat ja vankileirit 
ovat paikkoja, joissa ihmiset usein näännytetään kuoliaaksi ei vain työllä vaan myös 
ravinnon puutteella. Siksi usein vangittujen eloonjääminen on kiinni siitä, että heille 
saadaan ulkopuolelta toimitettua ruokaa ja vaateita. Muistaminen ei siis tarkoita ai-
noastaan esirukousta, mikä itsessään on ratkaisevan tärkeää, vaan myös pakettien 



196

vientiä vankiloihin jopa silläkin uhalla, että voi joutua itsekin vangituksi kristityn ni-
mensä tähden.

Jumala usein toimii niin, että kun jotkut kristityt ja seurakunnat ovat vastoinkäymisis-
sä, toiset nauttivat rauhasta ja vapaudesta. Kaikkia ei ole kutsuttu samanaikaisesti 
vastustamaan verille asti. Siksi erityisesti niiden, jotka ovat vapaita, on tunnettava 
myötätuntoa kahleissa ja vastoinkäymisissä olevia kohtaan, ikään kuin heidät olisi 
sidottu heidän kanssaan samaan kahleeseen. Meitä kutsutaan kestämään veljiem-
me kärsimykset yhdessä heidän kanssaan.

Syy myötäkärsimykseen on ei vain se, että me itsekin tiedämme, miten ruumiin tus-
ka ja pilkka tekevät kipeää, vaan myös se, että me kuulumme samaan Kristuksen 
ruumiiseen kuin vainotut veljemme ja sisaremme. Siksi kristityille olisi luonnotonta 
olla kantamatta toistensa taakkoja: Meidät kaikki, olimmepa juutalaisia tai kreikkalai-
sia, orjia tai vapaita, on yhdessä Hengessä kastettu yhdeksi ruumiiksi, ja kaikki me 
olemme saaneet juoda samaa Henkeä. Jos yksi jäsen kärsii, kärsivät kaikki jäsenet 
sen kanssa. (1. Kor. 12:13, 26).

Koska nyt elämme Suomessa vielä turvallisesti, kiusauksemme on ajatella, että us-
konveljien kärsimykset ovat niin kaukana meistä, ettemme kykene heitä mitenkään 
auttamaan. Mutta tänä päivänä on monia kristillisiä järjestöjä, joiden kautta apu kul-
kee hyvinkin kauas ja vaikeisiin paikkoihin. Siksi vangittuja ja kärsiviä voimme aut-
taa rukouksin ja antamalla taloudellista tukea noille järjestöille. Samalla meidän on 
nähtävä, että suomalaisissa vankiloissa on monia ihmisiä, jotka tarvitsevat elämän 
sanaa pelastuakseen. Vankilatyö ja vapautuneiden vankien tukeminen on edelleen 
tärkeä tehtävä meille uskoville. Viime aikoina onkin moni vanki tullut uskoon vankila-
lähettien työn kautta.

Älä tee huorin!
Pitäköön jokainen avioliiton kunniassa ja aviovuoteen tahrattomana,  sillä  Jumala 
tuomitsee haureelliset ja avionrikkojat. (4)

Alkuseurakunnasta sanotaan: ”Heidän pöytänsä on avoin kenelle vain, mutta ei hei-
dän aviovuoteensa.” (Kirje Diognetokselle) Se oli vallankumouksellinen tosiasia roo-
malais-hellenistisessä kulttuurissa,  jossa temppeliprostituutio  oli  itsestäänselvyys, 
homosuhteet arkipäivää. Tänään olemme maassamme palanneet paljossa samaan 
sitä mukaan kuin kristilliselle uskolle on käännetty selkä. Kaikki haureuden muodot 
kuten esiaviollinen seksi, avoliitto, homosuhteet on yhteiskunnassamme hyväksytty 
ja avioero tehty helpoksi, niin että eron syyksi riittää se, että haluaa olla onnellisem-
pi uuden suhteen kanssa kuin edellisen. Näin peräkkäinen moniavioisuus on käy-
tännössä hyväksytty. Kaikki se on tapahtunut ”vapauden” nimikkeen alla, mutta seu-
raus on käytännössä ollut pitkälle naisen aseman huonontuminen, kun miesten ei 
tarvitse kantaa vastuuta seksikäytöksestään ehkäisyn ja aborttien vuoksi.  Yhteis-
kunnan perusyksikkö perhe on vakavassa kriisissä ja siitä maksavat laskun pahoin-
voivat lapset ja nuoret. Edessä on koko läntisen kulttuurin romahdus, ellei uusia he-
rätyksiä tule, jotka palauttaisivat kristillisen perheen jälleen kunniaan. 

Seksuaaliset kiusaukset, pornoriippuvuus ja houkutus aviorikokseen ja eroon ovat 
myös uskovien keskellä vakava ongelma. Siksi uskovien on aivan erityisellä tavalla 



197

syytä taistella puhtaan avioliiton, lasten hyvinvoinnin ja perheiden eheyden puoles-
ta. Emme ole immuuneja maailman paineelle, koska meidän syntinen lihamme liit-
toutuu helposti sen kanssa. 

Paavali on realisti, kun hän ei kehota meitä taistelemaan seksuaalisia kiusauksia 
vastaan vaan pakenemaan niitä: Paetkaa haureutta. Kaikki muu synti, jota ihminen 
tekee, on ruumiin ulkopuolella, mutta haureuden harjoittaja tekee syntiä omaa ruu-
mistaan vastaan. Vai ettekö tiedä, että teidän ruumiinne on Pyhän Hengen temppe-
li, hänen, joka asuu teissä ja jonka olette saaneet Jumalalta? Te ette ole itsenne 
omat, teidät on kalliilla hinnalla ostettu. Kirkastakaa siis Jumala ruumiissanne. (1. 
Kor. 6:18-20) 
Lisäksi hän antaa neuvon seksuaalisten kiusausten välttämiseksi: ...haureuden syn-
tien välttämiseksi olkoon kullakin miehellä oma vaimonsa ja kullakin naisella oma 
miehensä. Mies täyttäköön velvollisuutensa vaimoaan kohtaan, samoin vaimo mies-
tään kohtaan. (1.Kor. 7:2-3) On tärkeätä, että puolisot huolehtivat siitä, että he tyy-
dyttävät toistensa seksuaaliset tarpeet. Tämä ohje ei tietenkään auta naimattomia 
omissa kamppailuissaan, mutta on tärkeä avioliitossa oleville. 

Naimattomille Jumalan sana antaa seuraavan rohkaisun ja rukousmallin: Kuinka voi 
nuorukainen pitää tiensä puhtaana? Siten, että noudattaa sinun sanaasi. Minä etsin 
sinua koko sydämestäni. Älä salli minun eksyä sinun käskyistäsi. Olen kätkenyt sa-
nasi sydämeeni,  etten tekisi  syntiä sinua vastaan.  (Ps. 119:9-11) Voimme Pyhän 
Hengen voimassa vastustaa kiusauksia tarrautumalla Jumalan sanan lupauksiin.

Tuomio tulee
Joskus kuule sanottavan, ettei meillä uskovilla ole mitään muuta asiaa, kuin varoit-
taa seksuaalisista synneistä, vaikka maailma on täynnä kaikenlaista kauheaa pa-
huutta. Väitteessä on ehkä hiukan perää, mutta Raamattu näkee selvästi, että juuri  
seksuaaliset synnit ovat se tehokkain tapa, jolla Sielunvihollinen saa murretuksi ih-
misen moraalisen selkärangan ja ”vapauttaa” hänet sitten kaikenlaiseen muuhunkin 
pahuuteen. Siksi uskovien tulee taistella sekä oman puhtautensa puolesta että per-
heen eheyden puolesta yhteiskunnassamme. 

Haureuden harjoittaminen on niin vakava asia, että siitä aivan erityisesti varoitetaan: 
Jumala näkee kaiken ja tuomitsee haureelliset ja avionrikkojat. Jeesus varoittaa täs-
sä yhteydessä kadotukseen joutumisesta  ja  vaatii  meitä  tekemään parannuksen 
myös saastaisista ja haureellisista ajatuksistammekin:
"Te olette kuulleet sanottavan: 'Älä tee huorin.' Mutta minä sanon teille: jokainen, 
joka katsoo naista himoiten, on sydämessään jo tehnyt huorin hänen kanssaan. Jos 
oikea silmäsi viettelee sinua, repäise se irti ja heitä pois. Sinulle on parempi, että 
yksi osa ruumiistasi tuhoutuu, kuin että koko ruumiisi  heitetään helvettiin.”  (Matt. 
5:27-29)

Edelleen Jeesus toistaa sitä mitä Vanhan testamentin profeettakin:
Olkaa siis valppaita hengessänne älkääkä olko uskottomia nuoruutenne vaimolle. 
Sillä minä vihaan hylkäämistä, sanoo Herra, Israelin Jumala. Minä vihaan sitä, joka 
verhoaa vaatteensa vääryydellä, sanoo Herra Sebaot. Olkaa siis valppaita henges-
sänne älkääkä olko uskottomia. (Mal. 2:15-16) Jeesus tiivistää:
”On sanottu: 'Joka hylkää vaimonsa, antakoon hänelle erokirjan.' Mutta minä sanon 
teille: jokainen, joka hylkää vaimonsa muun syyn kuin haureuden tähden, saattaa 



198

hänet tekemään aviorikoksen, ja joka nai hylätyn, tekee aviorikoksen."  (Matt. 5:31-
32)

Jumala tietää ja näkee, kuka syyllistyy näihin synteihin, mikään pimeys ei voi kätkeä 
meitä häneltä. Hän kutsuu näitä  syntejä niiden oikeilla nimillä, ei rakkauden ja ur-
heuden nimillä, vaan haureuden ja aviorikoksen nimillä. Meidänkin on Herran edes-
sä tunnustaen annettava kiusauksillemme ja  synneillemme oikeat  nimet.  Jumala 
saattaa meidät tuomiolle, hän tuomitsee meidät joko oman omantuntomme mukaan 
täällä ja asettaa syntimme eteemme, jotta nöyrtyisimme syvään parannukseen, tai 
hän asettaa meidät tuomioistuimelleen viimeisenä päivänä. Silloin on myöhäistä, sil-
loin edessä on Jumalan kuluttava tuli. Tänään on siksi päivä tehdä parannus sek-
suaalista synneistämme, sillä vielä Jeesuksen uhrin tähden katuvalle löytyy armo ja 
uusi voima voittaa kiusauksia. 

Avioero
Elämme kuitenkin sellaisessa maailmassa, jossa avioeroja esiintyy ja uskova, joka 
on naimisissa ei-uskovan kanssa voi joutua eron uhriksi. Paavali kirjoittaa sellaises-
ta tilanteesta näin:

Naimisissa oleville annan käskyn, en minä vaan Herra, että vaimo ei saa erota mie-
hestään. Jos hän kuitenkin eroaa, pysyköön naimattomana tai sopikoon miehensä 
kanssa. Ei myöskään mies saa hylätä vaimoaan. Muille sanon minä, ei Herra: Jos 
jonkun veljen vaimo ei ole uskova ja tämä suostuu asumaan hänen kanssaan, äl-
köön mies hylätkö häntä. Ja jos jollakin vaimolla on mies, joka ei ole uskova, ja 
tämä  suostuu  asumaan  hänen  kanssaan,  älköön  vaimo  hylätkö  miestään.  Sillä 
mies, joka ei usko, on pyhitetty vaimonsa kautta ja vaimo, joka ei usko, on pyhitetty 
uskovan miehensä kautta. Muutenhan teidän lapsenne olisivat epäpuhtaita, mutta 
nyt he ovat pyhiä. Jos puoliso, joka ei ole uskova, eroaa, erotkoon. Veli tai sisar ei 
tällaisissa tapauksissa ole sidottu, sillä Jumala on kutsunut teidät rauhaan. (1. Kor. 
7:10-15)

Uskova voi siis joutua erotetuksi puolisostaan, vaikka ei itse halua erota. Silloin hä-
nen tehtävänsä on pysyä naimattomana, mitä pidetään kuitenkin nykyään myös us-
kovien piireissä lähes mahdottomana vaatimuksena. Jumalan sanan noudattaminen 
on kuitenkin pitkällä tähtäyksellä paras tie, vaikka se olisi vaikea tie. 

Yliseksuaalisessa ajassamme lukemattomat ihmiset ovat sisäisesti rikki kaikenlais-
ten seksisuhteittensa ja pettymystensä kanssa. Siksi on hyvä muistaa, että Jeesus 
ei hylännyt viisi kertaa naimissa ollutta ja silloin avosuhteessa elänyttä naista, vaan 
tarjosi tälle rakkaudennälkäiselle todellisen elämän yhteydessään:
 "Jos sinä tuntisit Jumalan lahjan ja hänet, joka sanoo sinulle: 'Anna minulle juota-
vaa', niin sinä pyytäisit häneltä, ja hän antaisi sinulle elävää vettä."  (Joh. 4:10) 
Nainen tarttui  tarjoukseen ja  löysi  syntien  anteeksiannon ja  Vapahtajan  elämäk-
seen. Herran antamaa armoa seuraa myös voima hylätä syntinen elämäntapa. Toi-
selle armahtamalleen naiselle Jeesus sanoi:  "En minäkään sinua tuomitse. Mene, 
äläkä enää tee syntiä." (Joh. 8:11)



199

Tyytyväisyys
Älkää eläkö rahaa ahnehtien. Tyytykää siihen, mitä teillä on, sillä hän on itse sano-
nut: "En minä sinua hylkää enkä sinua jätä." Siksi me sanomme turvallisin mielin: 
"Herra on minun auttajani, en minä pelkää. Mitä voi ihminen minulle tehdä?" (5-6)

Jos seksuaaliset kiusaukset ovat ajoittain rajuja ja niiden kanssa joutuu kiivaisiin si-
säisiin taisteluihin, kiusaus ahneuteen on myöskin hyvin todellinen, vaikka se tulekin 
useinmonien  hyväksymässä muodossa  kuten  haluna  nostaa  hiukan  elintasoa  ja 
pyrkimyksenä taloudelliseen turvallisuuteen. Usein sen taustalla on syvempi synti, 
kateus, jota ei haluta myöntää synniksi. Meidän on huolehdittava paitsi tämän syn-
nin pitämisestä kurissa, myös sen kitkemisestä sielustamme. Siihen kirjeen kirjoitta-
ja antoi aiemmin vihjeen puhuessaan saajien entisestä vaelluksesta: Te kärsitte yh-
dessä vankien kanssa ja iloiten hyväksyitte omaisuutenne ryöstön, sillä te tiesitte, 
että teillä on parempi omaisuus, joka pysyy. (Hepr. 10:34) Suuntaamalla toimeliai-
suutemme taivaallisen pääoman kartuttamiseen voimme torjua kiusausta rahan rak-
kauteen. Paavali puolestaan kirjoittaa:

Jumalisuus yhdessä tyytyväisyyden kanssa on suuri voitto. Emmehän ole tuoneet 
maailmaan mitään, emme voi myöskään mitään täältä viedä. Kun meillä on ruoka ja 
vaatteet, tyytykäämme niihin. Ne taas, jotka tahtovat rikastua, lankeavat kiusauk-
seen, ansaan ja moniin mielettömiin ja vahingollisiin himoihin, jotka syöksevät ihmi-
set turmioon ja kadotukseen. Rahanhimo on kaiken pahan juuri. Rahaa tavoitelles-
saan monet ovat eksyneet pois uskosta ja lävistäneet itsensä monella tuskalla. (1. 
Tim. 6:6-10)

Raha ei itsessään ole ongelma, sehän on väline, jolla voidaan tehdä hyvää tai pa-
haa. Uskovakin voi rikastua ahkeralla työllä, jota Jumala siunaa, mutta silloin hänen 
on syytä muistaa Paavalin jatko-ohje:
Neuvo niitä, jotka tässä maailmanajassa ovat rikkaita, etteivät ylpeilisi eivätkä panisi 
toivoaan epävarmaan rikkauteen vaan Jumalaan, joka antaa meille kaikkea run-
saasti nautittavaksemme. Neuvo heitä tekemään hyvää, rikastumaan hyvistä teois-
ta, olemaan anteliaita ja jakamaan omastaan. (1.Tim. 6:17-18)

Paavali itse kertoo siitä, miten hän oli oppinut tyytyväisyyden:
Olen oppinut tyytymään oloihini. Osaan elää niukkuudessa, osaan myös elää run-
saudessa. Olen tottunut kaikkeen ja kaikenlaisiin oloihin, olemaan kylläinen ja näl-
käinen, elämään runsaudessa ja puutteessa. Kaiken minä voin hänessä, joka minua 
vahvistaa. Teitte kuitenkin hyvin, kun otitte osaa minun ahdinkooni. (Fil. 4:11-14) 

Meidän on hyvä hylätä tietynlaiset elintasovaatimukset ja suostua siihen, mitä Herra 
kulloinkin meille antaa. Samalla meidän on pidettävä mielessämme, että kaikki ajal-
linen, mikä meille on suotu, tulee Herralta. Jeesus Kristus on meidän rahojemme ja 
omaisuutemme todellinen omistaja,  me olemme vain taloudenhoitajia  ja  olemme 
vastuussa hänelle siitä, mitä hän on meille antanut.

Pyhä huolettomuus 
Jeesus lupasi taivaaseen astumisensa edellä: ”Ja katso, minä olen teidän kanssan-
ne joka päivä maailmanajan loppuun saakka." (Matt. 28:20) Jeesus kyllä tietää, mi-
ten helposti uskovatkin lankeavat huolehtimaan ajallisesta toimeentulosta, kun esi-
merkiksi työttömyys iskee päälle tai sairaus, onnettomuus, vaino, pakolaisuus tai 



200

sota vie kaiken sen, minkä omistamme. Siksi meille vakuutetaan kahdella Vanhan 
testamentin lainauksella Herran huolenpitoa.  Kun meitä vastaan hyökkäävät ajalli-
sen toimeentulon huolet, meitä rohkaistaan tarttumaan Jumalan sanan lupauksiin. 

"En minä sinua hylkää enkä sinua jätä." (5. Moos. 31:6) Tämä Joosualle annettu lu-
paus koskee jokaista uskovaa. Se sisältää kaikkien lupausten summan. "En kos-
kaan, en, koskaan jätä sinua enkä koskaan hylkää sinua." Alkukielessä tässä on pe-
räti viisi kieltoa, jotka vahvistavat lupauksen. Uskovalla on Jumalan armollinen läs-
näolo kanssaan elämässä, kuolemassa ja ikuisesti.

"Herra on minun auttajani, en minä pelkää. Mitä voi ihminen minulle tehdä?" (Ps. 
56:12)  Tämän kattavan lupauksen perusteella voimme varmistua Jumalan avusta. 
Ihmiset eivät voi tehdä mitään Jumalaa vastaan, ja Jumala voi kääntää kaiken, mitä 
ihmiset tekevät hänen kansaansa vastaan, heidän parhaakseen.

Moni on saanut ajallisissa huolissaan vahvistusta ja turvaa erityisesti Jeesuksen sa-
noista vuorisaarnassa:
"Älkää siis murehtiko sanoen: 'Mitä me syömme?' tai 'Mitä juomme?' tai 'Mitä puem-
me päällemme?' Tätä kaikkea pakanat tavoittelevat. Teidän taivaallinen Isänne kyllä 
tietää, että te tarvitsette kaikkea tätä. Etsikää ennen kaikkea Jumalan valtakuntaa ja 
hänen vanhurskauttaan,  niin  teille  annetaan lisäksi  myös kaikki  tämä. Älkää siis 
kantako huolta huomisesta, sillä huominen päivä pitää huolen itsestään. Kullekin 
päivälle riittää oma vaivansa."  (Matt. 6:31-34)

Jeesus kyllä lupaa jokaiselle päivälle vaivaa ja vaivannäköä, mutta sikäli kuin pi-
dämme varsinaisena tavoitteenamme Jumalan  vanhurskaan tahdon toteutumista 
elämässämme, meidän ei tarvitse kantaa huolta huomisesta. Huolehtiminen on sel-
laista mahdotonta puuhaa, missä yritämme tehdä sellaista tänään, minkä voi tehdä 
vasta  huomenna.  Tulevaisuuden  suunnittelua  voimme  toki  tehdä  tänään,  mutta 
emme toteuttaa sitä ennen kuin huominen on käsillä. Huominen on kokonaan Her-
ran käsissä. Riittää, kun panemme turvamme Herraan tänään.

Entä sinä?
Millaista elämää sinä vietät? Elätkö jo turvallisessa yhteydessä rakastavan mutta 
pyhän Jumala kanssa, vai kuljetko vielä omassa varassasi? Herra kutsuu sinua tä-
nään tarkistamaan elämäsi suuntaa. Herran kanssa saat elää turvassa, kun etsit 
hänen tahtonsa toteutumista ihmissuhteissasi, talouskysymyksissä ja avioliitossasi. 
Käy siksi hänen luokseen, sillä hän ottaa vastaan myös epäonnistuneen ja rikko-
neen, kun avoimesti tunnustat syntisi ja pyydät Jeesusta elämäsi Herraksi.



201

Kristillinen johtajuus    Hepr. 13:7-17

7. Muistakaa johtajianne, jotka ovat puhuneet teille Jumalan sanaa. Pankaa merkil-
le, kuinka heidän vaelluksensa on päättynyt, ja seuratkaa heidän uskoaan. 
8. Jeesus Kristus on sama eilen ja tänään ja iankaikkisesti. 
9. Älkää antako monenlaisten ja vieraiden oppien viedä itseänne harhaan. On hyvä, 
että sydän saa vahvistusta armosta eikä ruokasäädöksistä, joiden noudattajat eivät 
ole hyötyneet niistä mitään. 
10. Meillä on uhrialttari, josta ilmestysmajassa palvelevilla ei ole lupa syödä. 
11. Ylipappi vie eläinten veren syntien sovitukseksi kaikkeinpyhimpään, mutta eläin-
ten ruhot poltetaan leirin ulkopuolella. 
12.  Siksi  myös  Jeesus,  pyhittääkseen  kansan  omalla  verellään,  kärsi  portin  ul-
kopuolella.
13. Menkäämme siis hänen luokseen leirin ulkopuolelle hänen pilkkaansa kantaen. 
14. Eihän meillä täällä ole pysyvää kaupunkia, vaan tulevaa me etsimme. 
15. Uhratkaamme siis hänen kauttaan alati Jumalalle kiitosuhria, niiden huulten he-
delmää, jotka tunnustavat hänen nimeään. 
16. Älkää unohtako tehdä hyvää ja jakaa omastanne, sillä sellaisiin uhreihin Jumala 
mieltyy. 
17. Olkaa johtajillenne kuuliaiset, totelkaa heitä, sillä he valvovat teidän sielujanne 
niin kuin ne, joiden on tehtävä tili. Näin he voivat tehdä työtään iloiten, ei huokaillen, 
sillä se ei teitä hyödyttäisi.

Lauma ja paimen
Elämme Suomessa hyvin individualistista aikaa, jossa yksilön oikeudet ja vapaudet 
on nostettu lippusalkoon. Se tapahtuu kuitenkin usein sillä tavalla, että kaikkien mui-
den velvollisuus on turvata minun oikeuteni ja vapauteni. Vaatimalla vapautta säly-
tämme valatavan määrän velvollisuuksia muille haluamatta itse liikuttaa eväämme-
kään muiden hyväksi. Tällainen subjektiivinen ja psykologisoiva yksilöllisyys, jonka 
kaikkia ilmaisuja muiden on kunnioitettavaa, johtaa kuitenkin yhteiskunnan pahoihin 
arvoristiriitoihin ja lopulta kaaokseen. 

Vastakkainen idän kulttuureissa yleinen perhe-, klaani- ja yhteisökeskeisyys puoles-
taan pyrkii helposti tukahduttamaan yksilön ja tasapäistämään ryhmien jäsenet ta-
valla, joka rajoittaa ihmisten vapautta. Kumpikaan malleista ei ole hyvä, edellinen 
ajaa ihmiset lopulta yksinäisyyden loukkuun ja jälkimmäinen orjuuttaa yksilön, sillä 
molemmissa vallitsee ihmisen perussyntisyys. Synti ajaa ihmiset toisistaan eroon tai 
aiheuttaa sietämätöntä kitkaa yhteisön sisällä. Molemmissa malleissa ihmiset kai-
paavat johtajia, jotka kykenisivät auttamaan heidät vapaaksi sekä yksinäisyydestä 
että ihmisorjuudesta.

Kristillinen malli ei ole yksilökeskeinen eikä myöskään ryhmäkeskeinen. Kristillinen 
seurakunta on lauma, jolla on paimen. Maailmanlaajasti se on yksi ja yhteinen kris-
tillinen seurakunta, jonka paimen ja pää on Jeesus Kristus. Siinä jokaisella yksilöllä 
on äärimmäisen suuri arvo, joka perustuu Jumalan kuvaksi luotuna olemiseen ja sii-
hen, että syntiin langenneenakin Jumala katsoi lauman jäsenen niin arvokkaaksi, 



202

että osti hänet synnin, kuoleman ja Saatanan vallan alta vapaaksi Jeesuksen kalliil-
la uhriverellä. Toisaalta kukaan ei ole vain yksittäinen uskova, vaan jokainen on osa 
kokonaisuutta, Kristuksen ruumista, maailmanlaajaa seurakuntaa. 

Johtajuus
Paikallisella tasolla seurakunta on uskovien lauma, jolla on Ylipaimenen alaisuudes-
sa toimivat paimenet, pastorit. Jeesus itse antoi esimerkin siitä, millaista paimenen 
tehtävä seurakunnassa on, kun hän asettui opetuslastensa jalkojen juureen ja pesi 
heidän jalkansa ja  kuivasi  ne omalla pyyhkeellään.  Johtajan tehtävä on palvella 
seurakuntaa, ruokkia sen jokaista jäsentä Jumalan sanan leivällä, kaitsea sitä kul-
kemaan oikeaan suuntaan Jumalan sanalle kuuliaisena ja varjella sitä vihollisten ku-
ten harhaoppien hyökkäyksiä vastaan. Johtajille ei riitä se, että he opettavat uskolli-
sesti Jumalan sanaa, vaan heiltä odotetaan, että he esimerkillään näyttävät, miten 
eletään Kristuksen seuraajina. Johtajat joutuvat myös aina kovimpien hyökkäysten 
kohteeksi, kun Saatana ja tämä maailma pyrkii tukahduttamaan totuuden ja armon 
sanan levittämisen ja hajottamaan seurakunnan.

Jumalan sanan julistajat
Muistakaa johtajianne, jotka ovat puhuneet teille Jumalan sanaa. Pankaa merkille, 
kuinka heidän vaelluksensa on päättynyt, ja seuratkaa heidän uskoaan. (7)

Jaksomme kuvaa yksityiskohtaisesti, millaista on kristillisen seurakunnan aito johta-
juus ja miten sitä pitää harjoittaa. Jae 7 aloittaa jo Herran luokse päässeistä johtajis-
ta ja jae 17 asettaa eteemme tämän hetken johtajat ja heidän velvollisuutensa ja mi-
ten tärkeä on uskovien oikea asenne johtajiin.

Kirjeen saajat olivat kristittyjen toista sukupolvea. Osa ensimmäisen polven johtajis-
ta erityisesti apostoleista oli joko kuollut tai tapettu. Apostolit olivat julistaneet sen 
Jumalan sanan, joka myös laadittiin kirjalliseen muotoon ja on nyt meillä Uuden tes-
tamentin muodossa. 

Hengellisen johtajan tärkein tehtävä on tänäänkin huolehtia siitä, että hän julistaa 
Jumalan sanaa. He eivät saa puhua omia ehkä hyvinkin viisaita mielipiteitään, vaan 
heidän on pitäydyttävä puhtaaseen raamatulliseen totuuteen. Saarnatuoleista tulee 
kuulua viesti: ”Näin sanoo Herra…” Vain Jumalan omassa sanassa on voima paljas-
taa ihmisen omalletunnolle synnin kauhistuttavuus ja uudestisynnyttää hänet evan-
keliumin suloisella viestillä uuteen elämään. Vain Jumalan sana kykenee muutta-
maan ihmisen, pyhittämään häntä niin, että hän alkaa kantaa rakkauden, ilon, rau-
han ja kärsivällisyyden hedelmää elämässään. Millään niin sanotulla kristillisellä toi-
minnalla ei ole iankaikkisuusmerkitystä, ellei siihen sisällytetä lain ja evankeliumin 
sanaa.

Vaelluksen päätös
Moni ensimmäisen polven uskova johtaja oli joutunut kokemaan vainoa, vankeutta 
ja jotkut marttyyrikuoleman. Nyt meitä pyydetään kiinnittämään huomiomme ei vai 
heidän esimerkilliseen vaellukseensa aidossa parannuksessa ja syntien anteeksian-
tamuksessa sekä kuuliaisuudessa Herran antamalle tehtävälle, vaan erityisesti sii-
hen, miten heidän vaelluksensa ajassa päättyi. Hyvin varhain alkuseurakunta alkoi-
kin kirjaamaan ylös, millaisen marttyyrikuoleman kukin sai. 



203

Uskovan vaelluksen tulee jatkua täällä ajassa viimeiseen hengenvetoon asti. Var-
sinkin Japanissa olemme nähneet, miten suuri todistusvoima on sillä, että uskovat 
ottavat suuri rauha sydämessään vastaan Herran kutsun luokseen, kun samaan ai-
kaan buddhalaiset usein kohtaavat kuoleman hyvin usein kauhun vallassa. Kuole-
man hetkellä kukaan ei enää kykene näyttelemään, siinä paljastaa millaiselle poh-
jalle elämämme on rakennettu. Siksi niin johtajien kuin rivikristittyjenkin tulee pitää 
lyhyet tilivälit Herran kanssa päivittäisessä parannuksessa, niin että Herran kutsu 
kirkkauteen ei pääse yllättämään meitä valmistautumattomina.

Uskon seuraaminen
Lisäksi meidän tulee seurata edesmenneiden johtajiemme uskoa. Kysymys ei ole 
vain uskosta henkilökohtaisena suhteena Jeesuksen kautta Isään, eikä pelkästään 
heidän elämäntapaansa, kun he halusivat kantaa ristiään ja seurata Jeesusta, vaan 
myös sen uskon sisällöstä, jota he opettivat. Heidän uskonsa voidaan tänään tiivis-
tää esimerkiksi apostoliseen uskontunnustukseen:

Minä uskon Jumalaan, Isään, Kaikkivaltiaaseen, taivaan ja maan Luojaan, ja 
Jeesukseen  Kristukseen,  Jumalan  ainoaan  Poikaan,  meidän  Herraamme, 
joka sikisi Pyhästä Hengestä, syntyi neitsyt Mariasta, kärsi Pontius Pilatuk-
sen aikana, ristiinnaulittiin,  kuoli ja haudattiin, astui alas tuonelaan, nousi 
kolmantena  päivänä  kuolleista,  astui  ylös  taivaisiin,  istuu  Jumalan,  Isän, 
Kaikkivaltiaan, oikealla puolella ja on sieltä tuleva tuomitsemaan eläviä ja 
kuolleita, ja Pyhään Henkeen, pyhän yhteisen seurakunnan, pyhäin yhteyden, 
syntien anteeksiantamisen, ruumiin ylösnousemisen ja iankaikkisen elämän. 

Oikeasta raamatullisesta uskosta kiinni pitäminen on maailman paineiden ja synti-
sen luonnon viettelysten keskellä äärimmäisen tärkeää. Paavali kirjoittaa siitä näin:
Veljet, minä palautan mieleenne sen evankeliumin, jonka olen teille julistanut ja jon-
ka olette ottaneet vastaan ja jossa myös pysytte. Sen kautta te myös pelastutte, jos 
pidätte kiinni siitä sellaisena kuin minä sen teille julistin. Muuten olette aivan turhaan 
uskoneet. Ennen kaikkea annoin teille tiedoksi sen, minkä myös itse olin saanut: 
Kristus kuoli meidän syntiemme tähden Kirjoitusten mukaan, hänet haudattiin ja hä-
net herätettiin kolmantena päivänä Kirjoitusten mukaan, ja hän näyttäytyi Keefaksel-
le ja sitten niille kahdelletoista. Sen jälkeen hän näyttäytyi samalla kertaa yli viidelle-
sadalle veljelle, joista useimmat ovat yhä elossa mutta jotkut ovat jo nukkuneet pois. 
(1. Kor. 15:1-6)

Jos evankeliumista otetaan pois jotain tai siihen lisätään jotain se menettää voiman-
sa eikä pelasta ketään hukkuvaa ihmistä. Vain lyhentymätön evankeliumi välittää 
meille iankaikkisen pelastuksen. 

Sama Kristus
Jeesus Kristus on sama eilen ja tänään ja iankaikkisesti. (8)

Vaikka osa alkuseurakunnan johtajista oli jo kuollut ja toiset tulisivat ehkä piankin 
kärsimään marttyyrikuoleman, niin seurakunnan suuri pää ja ylipappi, heidän sielu-
jensa Paimen, elää aina ja on aina sama. Siksi kirjeen saajien ja meidän tulee olla 
järkkymättömiä, seurata Kristusta ja muistaa, että Kristus elää aina tarkkaillakseen 
ja palkitakseen pysymisemme uskollisina totuudessa. Jeesus myös rankaisee ne, 
jotka synnissä luopuvat hänestä. 



204

Perille päässeiden johtajien julistuksen keskus oli Jeesus Kristus. He opettivat, että 
koko Vanha testamentti  puhuu samasta Jeesuksesta Kristuksesta kuin se, jonka 
elämän, kuoleman ja ylösnousemuksen todistajia he saivat olla. Heille ymmärsivät, 
että Jeesus ilmoitti heille, millainen Isä Jumala on olemukseltaan. Siksi he tiesivät 
myös, että saapuessaan suuressa kirkkaudessaan tuomitsemaan eläviä ja kuolleita 
Jeesus on täsmälleen samanlainen kuin hän oli menneisyydessä ja kuin hän oli kä-
vellessään Galilean vuoriteitä tai  parantaessaan sairaita,  antaessaan syntejä an-
teeksi ja tuomitessaan ankarasti kaiken valheellisuuden ja ulkokultaisuuden. He tie-
sivät, että heidät ristin uhrillaan pelastanut ja kuoleman voittanut Jeesus tulisi anta-
maan heille uuden ylösnousemusruumiin ja he saisivat aina katsella hänen kirkas-
tettuja kasvojaan, joista loistaa pyhyys ja ihmeellinen rakkaus. 

Tähyillessään Jeesuksen paluuta Paavali täynnä aitoa paimenen mieltä kirjoitti:
Herra lisätköön teille yhä runsaammin rakkautta toisianne ja kaikkia kohtaan, niin 
kuin meilläkin on rakkautta teitä kohtaan, niin että teidän sydämenne vahvistuisivat 
nuhteettomiksi pyhyydessä Jumalamme ja Isämme edessä, kun Herramme Jeesus 
tulee kaikkien pyhiensä kanssa. (1. Tess. 3:12-13)

Evankeliumin julistus ei saa koskaan jäädä käsittelemään vain tämänpuoleista elä-
määmme vaan se tähtää aina lopulliseen iankaikkiseen kirkkauteen ja varoittaa sik-
si myös sanan torjuvia päättymättömän kadotuksen tuskista. Vaelluksemme tänään 
valmistaa meitä Jeesuksen paluuseen. 

Varoitus harhoista
Älkää antako monenlaisten ja vieraiden oppien viedä itseänne harhaan. On hyvä, 
että sydän saa vahvistusta armosta eikä ruokasäädöksistä, joiden noudattajat eivät 
ole hyötyneet niistä mitään. (9)

Elämme kristillisen kirkon sisälläkin aikaa, jossa halutaan olla suvaitsevia ja koros-
tetaan, miten hyödyllistä on moninaisuus. Tietenkin Raamattuun pitäytyvien usko-
vienkin kesken on monissa asioissa erilaisia näkemyksiä. Niitä on paljon esimerkiksi 
seurakuntakulttuuriin liittyvissä tavoissa ja ehdonvallan asioissa, joissa eri uskovilla 
on erilaiset omantunnon sisällöt. Eroja löytyy myös useissa Raamatun tekstien ym-
märtämisessä ja tulkitsemisessa aika keskeisissäkin asioissa. Niin kauan kuin pe-
ruskysymyksessä pysymme yksimielisinä siitä, että pelastus tapahtuu yksin Kristuk-
sen sovitustyön perusteella Jumalan yksipuolisesta armosta niille, jotka uskossa ot-
tavat  evankeliumin  sanan  vastaan  ja  kastetaan,  ja  että  Raamattu  kokonaan  on 
erehtymätön Jumalan sana, jonka mukaan usko ja elämä on ojennettava, voimme 
Jumalan seurakunnassa iloita moninaisuudesta. 

Mutta käytännössä moninaisuudella tarkoitetaan tänään sitä, että ”rakkaus hyväk-
syy kaikki ja kaikenlaiset” eli Raamatun totuus tehdään suhteelliseksi ja rakkauden 
nimissä aletaan hyväksyä synti. Siksi seurakuntien johtajat ovat joutuneet alkuseu-
rakunnan alusta lähtien varoittamaan monista harhaopeista ja vieraista opeista. Tä-
nään seurakuntiin tarjotaan muun muassa itämaista ihmiskeskeistä uskonnollisuut-
ta, jotka vievät ihmisiä Raamatun vastaiseen ihmiskuvaan ja hyödyttömiin harjoituk-
siin. Suuri osa Uutta testamenttia on kirjoitettu juuri torjumaan harhoja. Jokaisen us-
kovan on syytä tuntea Raamattu niin hyvin, että hän tajuaa, missä kulkee oikean 



205

opin ja harhan ero. Mutta aivan erityisesti vääriä profeettoja ja harhoja vastaan on 
noustava ne, joille on uskottu paimenen virka seurakunnissa.

Uhrialttari
Meillä on  uhrialttari, josta ilmestysmajassa palvelevilla ei ole lupa syödä. Ylipappi 
vie eläinten veren syntien sovitukseksi kaikkeinpyhimpään, mutta eläinten ruhot pol-
tetaan leirin ulkopuolella. Siksi myös Jeesus, pyhittääkseen kansan omalla verel-
lään, kärsi portin ulkopuolella. (10-11)

Vanhassa liitossa ilmestysmajan edessä oli alttari, jolla suoritettiin uhreja. Uhrialtta-
rin tehtävä oli pyhittää sille asetetun uhri ja erottaa sen Jumalaa varten. Vastaavasti 
monilla  epäjumalien alttareilla  suoritettiin  myös monenlaisia  uhreja.  Alkukristittyjä 
syytettiinkin siitä, että heidän seurakunniltaan puuttui alttari. Se ei kuitenkaan pidä 
paikkaansa. Meillä on alttari, Jeesus Kristus itse. Hän on sekä meidän alttarimme 
että meidän uhrimme. Hän pyhittää lahjamme, jotka uhraamme hänelle. Jeesus ky-
syi kerran fariseuksilta:  ”Kumpi on suurempi, uhrilahja vai alttari, joka lahjan pyhit-
tää?” (Matt. 23:19) 

Vanhassa liitossa monenlaisia uhreja, joista niiden suorittajat pääsivät osalliseksi si-
ten, että vain osa uhrista poltettiin ja muun osan papit ja uhraajat saivat nauttia ruo-
kanaan. Poikkeuksen muodosti syntiuhri. Siitä veri vietiin ilmestysmajaan, osa pol-
tettiin uhrialttarilla, mutta loput vietiin leirin ulkopuolelle ja poltettiin. (3. Moos. 4:1-
12) Koska Jeesus uhrasi itsensä meidän syntiemme uhriksi, hänen uhrinsa ei ta-
pahtunut  Jerusalemin  temppelissä  vaan  kaupungin  muurien  ulkopuolella.  Koska 
Jeesus suoritti Golgatan ristillä kertakaikkisen, koko ihmiskuntaa koskevan syntiuh-
rin, meillä ei ole enää tarvetta uhrata mitään syntiemme sovitukseksi. Syntivelkam-
me on maksettu, olemme vapaat.

Vanhan liiton syntiuhria ei  saanut  kukaan syödä, mutta Uudessa liitossa Jeesus 
esittää radikaalin vaatimuksen: "Totisesti, totisesti minä sanon teille: ellette syö Ih-
misen Pojan lihaa ja juo hänen vertaan, teillä ei ole elämää itsessänne. Mutta joka 
syö minun lihani ja juo minun vereni, sillä on iankaikkinen elämä, ja minä herätän 
hänet viimeisenä päivänä."  (Joh. 5:53-54)

Toisin kuin vanhassa liitossa, me saamme ehtoollisella nauttia Jeesuksen ruumiin ja 
veren. Kysymys ei ole siitä, että ehtoollisella suoritettaisiin jonkinlainen uusi veretön 
uhri, vaan siitä, että Golgatan uhrista vuotaa jatkuvasti suunnaton määrä armoa ja 
laupeutta osaksemme. Saamme siitä ehtoollisella ylistää Herraa, pääsemme siinä 
osalliseksi hänen ylösnousemuksensa lahjasta ja yhteyteen hänen itsensä kanssa.

Kirjoittaja varoittaa, että jos kirjeen saajat haluaisivat palata entiseen uhrikäytän-
töön, he menettävät sen uuden elämän, joka uuden liiton ateriassa meille tarjotaan. 
Monissa  suomalaisissa  kirkoissa  on  alttari,  jolle  katetaan  jumalanpalveluksessa 
seurakuntaa varten ehtoollisleivät ja viini. On ehkä viisaampaa kutsua sitä kuitenkin 
pöydäksi  kuin  alttariksi,  sillä  Jeesus itse on alttarimme ja  uhrimme. Ehtoollisella 
saamme nauttia armoa armopöydältä. Herran pöytä ei ole meidän alttarimme, mutta 
se on katettu alttarilta saatavalla ruoalla. Kristus, meidän pääsiäislampaamme, on 
uhrattu meidän puolestamme (1. Kor. 5:7). Viettäkäämme siksi juhlaa: Herran eh-
toollinen on evankeliumin pääsiäisjuhla.



206

Seurakunnan johtajan tehtävä on huolehtia siitä, että ehtoollinen ja kaste sekä sa-
nan julistus  tapahtuu seurakunnassa Jumalan tahdon mukaisesti  ja  ettei  ketään 
myöskään jätetä osattomaksi Jumalan armosta. 

Ulkopuolelle leirin
Menkäämme siis hänen luokseen leirin ulkopuolelle hänen pilkkaansa kantaen. Ei-
hän meillä täällä ole pysyvää kaupunkia, vaan tulevaa me etsimme. (13-14)

Kristuksen seuraaminen synnin ja Saatanan hallitsemassa maailmassa ei ole help-
poa. Se on suostumista ristin kantajaksi. Ristillä tarkoitetaan nykyään monenlaista-
kin kärsimystä, mutta sen alkuperäinen merkitys on kuolemantuomio. Maailman sil-
missä mikään ei ole sen tyhmempää kuin julkisen uskontodistuksen vuoksi antautua 
joko pilkan alaiseksi tai jopa joutua marttyyriksi. Mutta juuri siihen Jeesus on meidät 
kutsunut. Tässäkin johtajillamme on tärkeä tehtävä kulkea edellämme samalla suo-
jellen laumaa pahan hyökkäyksiä vastaan.

Olemme  muukalaisia  ja  vieraita  tässä  maailmassa,  vaikka  haluammekin  tehdä 
myös ajallisen työmme Jumalan mielen mukaan. Totuuden tähden emme kuiten-
kaan saa tehdä kompromisseja tämän maailman synnillisten tapojen kanssa. Tah-
domme palvella muita saadaksemme heidätkin mukaamme tämän maailman ulko-
puolelle kulkemaan taivastietä ja näkemään, että ajalliset ovat katoavia. Me mat-
kaamme kohden tulevaa ikuista kaupunkia ja haluamme, että jokainen askeleemme 
vie meitä lähemmäs päämääräämme. 

Uhrimme
Uhratkaamme siis hänen kauttaan alati Jumalalle kiitosuhria, niiden huulten hedel-
mää, jotka tunnustavat hänen nimeään. Älkää unohtako tehdä hyvää ja jakaa omas-
tanne, sillä sellaisiin uhreihin Jumala mieltyy. (15-16) 

Jeesus suoritti täydellisen ja kaikenkattavan syntiuhrin puolestamme Golgatan ristil-
lä eikä siihen voi lisätä mitään. Se riittää pelastukseksi jokaiselle, joka panee luotta-
muksensa siihen ja turvaa Herran lupaukseen täydellisestä syntien anteeksiannos-
ta, Jumalan lapseudesta ja pääsystä kirkkauden valtakuntaan. Se ei kuitenkaan tar-
koita,  ettei  armosta pelastetuilla olisi  mitään muuta uhria annettavaksi Jumalalle. 
Kun asetamme itsemme Kristuksen armon varaan, uhraamme itsemme, oman elä-
mämme Jumalan käyttöön.  Asetumme ikään kuin  Kristus  alttarille,  joka  pyhittää 
meidät hänen käyttöönsä. 

Jumalan armahtavan laupeuden kautta kehotan siis teitä, veljet: Antakaa ruumiinne 
eläväksi, pyhäksi, Jumalalle mieluisaksi uhriksi. Tämä on teidän järjellinen jumalan-
palveluksenne. (Room. 12:1)

Vanhassa liitossa ilmestysmajan sisällä oli suitsutusalttari, joka kuvaa rukousta. Se 
oli kuva taivaallisesta alttarista, josta ilmestyskirja puhuu näin:
Vielä tuli yksi enkeli ja asettui alttarin ääreen. Hänellä oli kultainen suitsutusastia, ja 
hänelle annettiin paljon suitsukkeita pantavaksi kaikkien pyhien rukouksiin kultaisel-
le alttarille, joka oli valtaistuimen edessä. Ja suitsukkeiden savu nousi enkelin kä-
destä pyhien ihmisten rukousten mukana Jumalan eteen. (Ilm. 8:3-4)



207

Kun me rukoilemme ja uhraamme kiitoksen Jumalalle tunnustaen hänen nimeään, 
Herra itse puhdistaa rukouksemme kaikesta lihallisesta ja epäpyhästä ja toimittaa 
ne taivaalliselle rukousalttarille. Ilmestyskirjasta näemme, että Kristus vie maailman-
historiaa suureen loppupäätökseen nimenomaan myös omiensa rukouksia kuunnel-
len. Joka kerta kun rukoilemme: ”Tulkoon sinun valtakuntasi!” pyydämme, että Jee-
sus Kristus tulisi jo pian kirkkaudessaan takaisin ja pääsisi alkamaan uusi maa ja 
uusi maa, joissa asuu vanhurskaus, oikeus ja totuus.

Jeesus-uhrialttarille meidän tulee asettaa myös kaikki hyvät työmme ja kaikki ante-
liaisuutemme. Vaikka meidän syntinen lihamme sotkeutuu kaikkein parhaimpiinkin 
tekoihimme, Jumala mieltyy niihin siksi, että Jeesus pyhittää ne. Ilman Herran pyhit-
tävää armoa kaikki tekomme ovat vain omanvanhurskauden pönkittämistä ja saas-
taa Jumalan silmissä, mutta Herrassa ne ovat suloinen tuoksu Jumalan kunniaksi. 

Seurakunnan paimenen tehtävä on omalla esimerkillään ja opetuksellaan rohkaista 
uskovia kiittämään Herraa hänen armostaan, todistamaan Herran suurista teoista 
heidän omassa elämässään ja ennen kaikkea Herran pelastusteoista puolestamme. 
Paimenen tehtävä on johtaa seurakuntaa myös käytännölliseen hyvän tekemiseen 
ja omastaan jakamiseen.

Meidän johtajamme
Olkaa johtajillenne kuuliaiset, totelkaa heitä, sillä he valvovat teidän sielujanne niin 
kuin ne, joiden on tehtävä tili. Näin he voivat tehdä työtään iloiten, ei huokaillen, sillä 
se ei teitä hyödyttäisi. (17)

Edellä kirjoittaja on palauttanut mieleemme, millaisia johtajia edesmenneet ensim-
mäisen sukupolven kristittyjen johtajat olivat ja miten he toimivat. Tietenkin hän sa-
malla maalasi meille myös oikean kuvan palvelevasta johtajuudesta. Meillä on kui-
tenkin vaara ihannoida menneitä hyviä johtajia varsinkin kun näemme, että nykyisil-
lä omillamme on monenlaisia puutteita. Siksi meille annetaan selkeä käsky tunnus-
taa oman seurakuntamme pastorien johtajuus ja olla heille alamaisia. Se ei tieten-
kään tarkoita mitään sokeaa tottelemista. Meidän on niin omaa kuin heidänkin käy-
töstään ja opetustaan arvioitava Jumalan sanalla. Mutta niin kauan kuin pastorimme 
pitäytyvät sanaan, meidän tulee olla heille kuuliaisia. 

Asia koskee erityisesti sitä, että heillä on valvontavelvollisuus Herran edessä siitä, 
millainen on hengellinen tilamme Jumalan edessä. Me rivikristityt individualistisen 
kulttuurimme keskellä saatamme helposti torjua ajatuksen, että joku muu kuin me 
itse olisimme vastuussa hengellisestä elämästämme. Niin vaan kuitenkin on. Pasto-
reilla on oikeus jopa velvollisuus kysellä meidän hengellistä tilaamme ja opastaa 
meitä myös henkilökohtaisesti  parannukseen asioissa, joissa he näkevät meidän 
tehneemme väärin, tai havaitsevat kasvussamme alueita, joissa meidän tulisi erityi-
sesti kilvoitella. Pastorien tehtävä ei todellakaan ole helppo ja usein he saavat ko-
kea kipua ja tuskaa siitä, että emme ole valmiit kuulemaan ja noudattamaan Herran 
sanaa. 

Paavali kirjoittaa pitkään omasta työstään ja vaivannäöstään johtajana ja tiivistää 
sen sanoihin:
Kaiken muun lisäksi on ollut jokapäiväistä tungosta luonani, huolta kaikista seura-
kunnista. Kuka on heikko, etten minäkin olisi heikko? Kuka lankeaa, ettei se minua 



208

polttaisi? (2. Kor. 11:28-29) Toisaalta hän sai myös kokea suurta iloa samasta tehtä-
västä erityisesti Filippissä. Kaupungin seurakunnalle hän kirjoittaa: 
Te loistatte siinä kuin tähdet maailmassa, kun pidätte kiinni elämän sanasta, ja sil-
loin minä voin Kristuksen päivänä kerskata siitä, etten ole turhaan juossut ja nähnyt 
vaivaa. (Fil. 2:15-16)

Meille on suuri siunaus, kun saamme seurata hyviä vaikka itsessään puutteellisia 
paimenia. Siksi meidän kannattaa rukoilla johtajiemme puolesta ja auttaa heitä to-
teuttamaan vaativaa tehtäväänsä ilolla eikä huokaillen.

Entä sinä ja minä?
Millainen on sinun suhteesi seurakuntasi johtajiin? Hekin ovat vain ihmisiä puuttei-
neen, mutta he joutuvat aivan erityisesti Sielunvihollisen hyökkäysten tähden. Miten 
sinä ja minä voisimme tukea ja helpottaa heitä vaikeassa tehtävässään? Olisiko 
meidän myös aihetta miettiä, mitä heistä puhumme heidän selkänsä takana? Kuin-
ka paljon rukoilemme heidän puolestaan ja millaista rohkaisua voisimme heille an-
taa?

Armon varassa    Hepr. 13:17-25

18.  Rukoilkaa meidän puolestamme. Olemme varmoja siitä,  että meillä  on hyvä 
omatunto, koska tahdomme elää kaikin tavoin oikein. 
19. Siksi kehotan teitä yhä enemmän rukoilemaan, että minun annettaisiin pian pa-
lata luoksenne. 
20. Rauhan Jumala, joka on nostanut kuolleista meidän Herramme Jeesuksen, hä-
net, joka iankaikkisen liiton veren perusteella on se suuri lampaiden paimen, 
21. tehköön teidät kykeneviksi kaikkeen hyvään toteuttaaksenne hänen tahtonsa. 
Hän vaikuttakoon teissä sen, mikä on hänelle mieluista, Jeesuksen Kristuksen kaut-
ta. Hänelle kunnia aina ja iankaikkisesti. Aamen. 
22. Pyydän teitä, veljet, kestäkää tämä kehotuksen sana, sillä lyhyesti olen teille kir-
joittanut. 
23. Tulkoon teille tiedoksi, että veljemme Timoteus on päästetty vapaaksi. Jos hän 
pian tulee, saan hänen kanssaan nähdä teidät. 
24. Tervehdys kaikille johtajillenne ja kaikille pyhille. Tervehdyksen lähettävät teille 
ne, jotka ovat Italiasta. 
25. Armo olkoon kaikkien teidän kanssanne! 



209

Jumalan kunniaksi
Mikä on uskovan elämän tarkoitus? Millä voimalla se saavutetaan? Mistä on erityi-
sesti huolehdittava matkalla päämäärään? Mikä on matkaeväs? Kenen kanssa mat-
kaa tehdään? Näihin kysymyksiin vastaamalla Heprealaiskirjeen kirjoittaja päättää 
kirjeensä, joka on ollut enemmänkin Vanhan testamentin teksteihin perustuva saar-
na kuin varsinainen kirje. Nyt kirjoittaja kuitenkin ikään kuin tulee puheen takaa esiin 
ja kirjeen tyyliin puhuu hyvin henkilökohtaisesti.

Esirukouspyyntö
Rukoilkaa meidän puolestamme. Olemme varmoja siitä, että meillä on hyvä oma-
tunto, koska tahdomme elää kaikin tavoin oikein. Siksi kehotan teitä yhä enemmän 
rukoilemaan, että minun annettaisiin pian palata luoksenne. (18-19)

Edellisessä jaksossa kirjoittaja avasi kristillisen johtajuuden luonnetta ja vastuuta, 
mutta nyt hän ilmaisee olevansa yksi noista johtajista, jotka tarvitsevat kipeästi mui-
den uskovien ja seurakunnan esirukousta selvitäkseen vaativasta kaitsijan tehtä-
västään ja myös siitä, että hän pääsisi palaamaan kirjeen saajien luokse. Hän oli 
siis ilmeisellä tavalla vankeudessa. Häntä rohkaisi pyytämään juuri sitä, koksa hä-
nellä oli seurakunnalle hyvä uutinen Timoteuksen pääsystä vapaaksi:
Tulkoon teille tiedoksi, että veljemme Timoteus on päästetty vapaaksi. Jos hän pian 
tulee, saan hänen kanssaan nähdä teidät. (23) 
Esirukousten vastauksena hän odotti  myös itse pian pääsevänsä yhdessä Timo-
teuksen kanssa seurakunnan luokse.

Tiedon jakaminen on rakkautta
Mitä pitemmälle uskova saa kasvaa rukouselämässään, sitä vähemmän hän rukoi-
lee omien asioidensa puolesta, sen sijaan esirukous toisten puolesta lisääntyy. Sa-
malla kuitenkin tarvitsemme myös toisten esirukousta puolestamme. Yhteinen ru-
kous liittää uskovat lähemmäksi Herraa ja toinen toistaan. Jotta esirukous olisi sisäl-
löltään täsmällistä, niin että voimme sitten tietää, millaisen vastauksen Herra antaa 
ja  voidaksemme kiittää  siitä,  meidän  tulee  jakaa  keskenämme tietoa  toistemme 
oloista ja tarpeista. Tiedon jakaminen on rakkautta. Eräs varma tapa loukata toista 
on jättää kertomatta hänelle asia, joka hänen kuuluisi tietää. Rukoustyö toistemme 
puolesta edellyttää siis sitä, että jaamme avoimesti informaatiota ja kerromme elä-
mäntilanteemme ja sydämemme tilan rukousystävillemme.

Omantunnon elämä
Esirukouspyynnön perusteeksi kirjoittaja vakuuttaa vaeltavansa hyvällä omallatun-
nolla ja elävänsä oikein. Taustalla lienee ajatus, että petollisten työntekijöiden työlle 
ei pidä rukoilla siunausta. Rukouksella emme voi eikä saa tukea ihmisiä vääryyden 
harjoittamisessa, vaan pikemmin rukoiltava, että Herra pysäyttäisi sen ja taivuttaisi 
heidät kääntymykseen ja uuteen elämään uskossa Herraan.

Kirjoittaja joutui korostamaan hyvän omantunnon vaellustaan ehkä siksi, että hän oli 
vangittuna. Yleensähän vangit ovat tehneet jotain rikollista, mutta siitä ei ollut kysy-
mys. Hän oli vankina Kristuksen tähden. Paavalikin joutui vetoamaan omantuntona 
puhtauteen  ollessaan  kaksi  vuotta  vankeudessa  Kesareassa.  Hän  puolustautui 
syyttäjiään vastaan maaherra Feeliksin edessä näin:



210

Eivät he myöskään voi näyttää sinulle toteen sitä, mistä he nyt minua syyttävät. 
Mutta sen minä sinulle tunnustan, että kuljen sitä tietä, jota he sanovat lahkoksi, ja 
näin palvelen isieni Jumalaa ja uskon kaiken, mitä laissa ja profeetoissa on kirjoitet-
tu. Minä pidän sen toivon Jumalaan, että on oleva ylösnousemus, jota nämä itsekin 
odottavat, sekä vanhurskaiden että väärintekijöiden. Siksi ahkeroinkin, että minulla 
aina olisi loukkaamaton omatunto Jumalan ja ihmisten edessä. (Ap.t. 24:13-16) 

Aiemmin luvussa 9 kirjoittaja oli jo puhunut siitä, miten Kristuksen veri puhdistaa 
omantuntomme: ... kuinka paljon ennemmin Kristuksen veri - hänen, joka iankaikki-
sen Hengen kautta uhrasi  itsensä viattomana Jumalalle -  puhdistaakaan meidän 
omantuntomme kuolleista teoista palvelemaan elävää Jumalaa! (9:14) Nyt hän ko-
rostaa sitä, miten rukouselämässäkin omantunnon puhtaus on tärkeää. 

Paavali muistuttaa myös monta kertaa sen tärkeydestä:
Meidän kerskauksemme on tämä: omantuntomme todistus siitä, että me maailmas-
sa ja varsinkin teidän luonanne olemme vaeltaneet Jumalan edessä pyhyydessä ja 
puhtaudessa, emme lihallisessa viisaudessa vaan Jumalan armossa. (2. Kor. 1:12) 
Tai:
Käskymme  päämääränä  on  rakkaus,  joka  tulee  puhtaasta  sydämestä,  hyvästä 
omastatunnosta ja vilpittömästä uskosta…. Taistele jalo taistelu säilyttäen usko ja 
hyvä omantunto. Jotkut ovat sen hylänneet ja siksi joutuneet uskossaan haaksirik-
koon.  (1. Tim. 1:5,18-19)

Jos koko uskonelämän kannalta ratkaisevan tärkeää on hyvän omantunnon säilyttä-
minen toistuvan parannuksen kautta, niin aivan erityisen tärkeää se on seurakun-
nan paimenille, joihin kirjoittaja tässä samaistuu. Hän kiittää siitä, että hänen puo-
lestaan seurakunta oli jo rukoillut, mutta pyysi nyt lisää esirukoustukea. Johtajat ei-
vät pysy pystyssä, ellei seurakunta rukoile heidän puolestaan jatkuvasti. He tarvitse-
vat esirukousta varsinkin siksi, että Sielunvihollinen hyökkää aivan erityisesti heitä 
vastaan tuhotakseen seurakuntia. Kukaan meistäkään ei lopulta pääse vaellukses-
saan  päämäärään  taivaalliseen  kirkkauteen,  ellemme huolehdi  omantunnon  elä-
mästämme.

Kirjoittajan rukous
Rauhan Jumala, joka on nostanut kuolleista meidän Herramme Jeesuksen, hänet, 
joka iankaikkisen liiton veren perusteella on se suuri lampaiden paimen, tehköön 
teidät kykeneviksi kaikkeen hyvään toteuttaaksenne hänen tahtonsa. Hän vaikutta-
koon teissä sen, mikä on hänelle mieluista, Jeesuksen Kristuksen kautta. Hänelle 
kunnia aina ja iankaikkisesti. Aamen. (20-21)

Jos kirjoittaja pyysi esirukousta, niin hän samalla itse rukoili jatkuvasti seurakunnan 
puolesta. Hän ei tyytynyt vain opettamaan ja kehottamaan heitä pysymään uskossa, 
vaan hän kertoi myös, millaisia asioita hän heille rukoili. Tämä lyhyt siunausrukous 
tiivistää hyvin sen, mistä uskonvaelluksessa on kysymys. Kaikki lähtee liikkeelle sii-
tä, millaisen Jumalan edessä saamme vaeltaa ja mitä hän on pelastukseksemme 
Jeesuksessa valmistanut ja miten hän nyt vaikuttaa elämässämme. Kaikki Jumalan 
aikaan saama hyvä meissä ja meidän kauttamme tähtää kaiken aikaa siihen, että 
Jumala itse saisi kiitoksen ja kunnian ja ylistyksen. Uskonelämä on Jumalan elä-
mään meissä Kristuksen kautta.



211

Rauhan Jumala
Rukouksemme suuntautuu rauhan Jumalaan. Rukouksessa on aina tärkeintä, ketä 
rukoillaan, eikä niinkään se, mitä rukoillaan. Saamme rukoillessa katsella sellaisen 
Jumalan kasvoja, joka armossaan osoittaa meille suosiota ja Jeesuksessa lahjoittaa 
oman rauhansa. 

Me kuitenkin synnin tähden vihasimme Jumalaa ja olimme hänen vihansa alla. Vi-
hollisuus Jumalan ja ihmisen välillä alkoi syntiinlankeemuksesta. Jokainen ihminen 
on syntymästään asti luonnollisessa tilassa erossa Jumalasta ja Jumalan vihan alai-
nen. Jumala ei vihaa ainoastaan syntiä vaan jokaista syntistä, sillä synti ei ole jon-
kinlainen syövän kaltainen sairaus, jonka voisimme ikään kuin leikata pois ja pääsi-
simme siten vapaaksi. Synti teemme me itse, omasta tahdostamme ja samalla or-
juutettuna Saatanan valtaan harjoittamaan kaikkea sitä, mikä tuottaa meille iankaik-
kisen kadotustuomion. 

Mutta meidät luonut Jumala ei ole vain pyhä ja ankara Tuomari, joka toteuttaa pel-
kästään oikeutta rangaistessaan syntisiä, vaan hän on myös rauhan Jumala. Me 
emme voineet pelastaa itseämme Jumalan vihan alta, mutta Jumala rakasti vihansa 
alaista syntistä kuitenkin niin paljon, että solmi itse rauhan langenneen ihmiskunnan 
kanssa. Hän kohdisti koko pyhän vihansa omaan ainokaiseen, viattomaan ja synnit-
tömään Poikaansa Jeesukseen Kristukseen meidän sijastamme ja sovitti meidät it-
sensä  kanssa  Jeesuksen sovintoveren  kautta.  Rauhan Jumala  antoi  Jeesuksen 
meidän rauhaksemme. 

Meillä on nyt Jeesuksen kautta täysin vapaa pääsy Isän Jumalan sydämelle asti. 
Saamme  rukoilla  häntä,  saamme  kutsua  häntä  Isäksemme.  Saamme  myöskin 
omantunnon rauhan, kun uskossa turvaamme Jeesuksen täydelliseen lunastusmak-
suun, joka vapautti meidät synnin orjuudesta Jumalan lasten vapauteen. Meillä on 
rauha Jumalan kanssa ja rauha Jumalassa.

Ylösnoussut Jeesus
Heprealaiskirje on täynnä Jeesuksen sovitustyön selitystä ja hänen synneistä puh-
distavan ja vapauttavan sovintoveren voiman kuvausta, mutta vasta tässä loppuru-
kouksessa kirjoittaja puhuu hänen ylösnousemuksestaan, vaikka Herran ruumiilli-
nen ylösnousemuksensa on aivan keskeinen oppi kristillisessä uskossa. Syy ei ole 
se, että kirjoittaja olisi vähätellyt ylösnousemuksen ihmettä, vaan se, että Vanhassa 
testamentissa, jota hän lainaa kirjeessä monia kertoja, Jeesuksen syntymä, ylös-
nousemus, taivaaseen astuminen ja istuutuminen Isän oikealle puolelle käsitellään 
aina yhtenä pakettina kuten esimerkiksi psalmeissa: 

Herra sanoi minun Herralleni: "Istu minun oikealle puolelleni, kunnes minä panen vi-
hollisesi sinun jalkojesi astinlaudaksi." (Ps. 110:1) Tai:
"Minä olen asettanut kuninkaani Siioniin, pyhälle vuorelleni." Tahdon ilmoittaa, mitä 
Herra on säätänyt. Hän sanoi minulle: "Sinä olet minun Poikani, tänä päivänä minä 
sinut synnytin. Pyydä minulta, niin minä annan kansat perinnöksesi ja maan ääret 
omiksesi. Rautaisella valtikalla sinä ne murskaat, särjet kuin saviastian." (Ps. 2:6-9) 

Iankaikkinen liitto
...iankaikkisen liiton veren perusteella…. (20)



212

Meidän pelastuksemme Jeesuksessa Kristuksessa perustuu Isän Jumalan ja Pojan 
Jeesuksen  tekemään  liittoon,  joka  solmittiin  iankaikkisuudessa  jo  paljon  ennen 
maailman luomista. Siinä liitossa Jeesus lupasi tulla ihmiseksi ja vuodattaa verensä 
ihmisten syntien sovitukseksi. Vasta tämän liittosopimuksen jälkeen Jumala loi ihmi-
sen täysin tietäen, että ihmiskunta tulisi lankeamaan syntiin omasta tahdostaan ja 
tulisi kääntymään Saatanan valveen puoleen. Lankeemuksen jälkeenkin ihmiskun-
nalle  annettiin  toivo Pelastajasta tuon iankaikkisen liiton perusteella.  Sitä kuvaa-
maan asetettiin heti alusta lähtien uhri, jossa veri vuodatettiin synnin sovitukseksi. 
Mutta vasta Kristuksen kärsimyksessä ja kuolemassa vuodatettu veri toi sen sovi-
tuksen, joka jo iankaikkisuudessa luvattiin.

Ylistetty olkoon meidän Herramme Jeesuksen Kristuksen Jumala ja Isä, joka on siu-
nannut meitä taivaallisissa kaikella hengellisellä siunauksella Kristuksessa. Jo en-
nen maailman perustamista hän valitsi meidät Kristuksessa olemaan pyhiä ja nuh-
teettomia hänen edessään. Rakkaudessaan hän jo edeltä määräsi meidät yhtey-
teensä, omiksi lapsikseen, Jeesuksen Kristuksen kautta, oman hyvän tahtonsa mu-
kaan, armonsa kirkkauden ylistykseksi. Tämän armon hän on lahjoittanut meille sii-
nä Rakastetussa, jossa meillä on lunastus hänen verensä kautta, rikkomusten an-
teeksi saaminen hänen armonsa rikkauden mukaan. (Ef. 1:3-7)

Uudestisyntymisessä me pääsemme henkilökohtaisesti osalliseksi tuosta iankaikki-
sesta liitosta ja saamme Jeesuksen veressä syntimme anteeksi. Pääsemme Jee-
suksen, suuren ylipappimme paimentamaan laumaan. 

Suuri lammasten Paimen
Jeesus itse kuvaa itseään paimenena:
Minä olen hyvä paimen. Minä tunnen omani, ja minun omani tuntevat minut, niin 
kuin Isä tuntee minut ja minä tunnen Isän. Minä annan henkeni lampaiden edestä. 
Minulla on myös muita lampaita, jotka eivät ole tästä lammastarhasta. Niitäkin mi-
nun tulee johdattaa, ja ne kuulevat minun ääneni, ja on oleva yksi lauma ja yksi pai-
men. Isä rakastaa minua, koska minä annan henkeni ottaakseni sen takaisin. (Joh. 
10:14-17)

Kirjoittaja korostaa, että Jeesuksen paimenuus perustuu siihen liiton vereen, jonka 
hän vuodatti Golgatan ristillä. Kuulumme hänelle, koska hän on omalla verellään os-
tanut meidät laumakseen. Kuulumme hänelle, olemme hänen omaisuuttaan. Meidät 
on vapautettu seuraamaan kuninkaallista Paimentamme, joka vie meidät virvoitta-
vien vetten ääreen ja täyttää kaikki meidän tarpeemme kirkkaudellaan. Meille riittää, 
että olemme itsessämme voimattomia emmekä löydä itse oikeaa tietä. Riittää, että 
kuuntelemme Herran ääntä ja seuraamme hänen perässään.

Jeesus sinetöi meidän hyväksemme iankaikkisen liiton omalla verellään. Suurena 
Paimenena hän pitää siksi huolen siitä, ettei hän kadota ainoatakaan niistä lampais-
ta, jotka Isä on hänelle jo ennen maailman perustamista luvannut antaa:

Minun lampaani kuulevat minun ääneni. Minä tunnen ne, ja ne seuraavat minua. 
Minä annan heille iankaikkisen elämän. He eivät ikinä joudu hukkaan, eikä kukaan 
ryöstä heitä minun kädestäni. Isäni, joka on antanut heidät minulle, on kaikkia muita 
suurempi, eikä kukaan voi ryöstää heitä Isäni kädestä. Minä ja Isä olemme yhtä. 
(Joh. 10:27-30) 



213

Jumala vaikuttaa
….tehköön teidät  kykeneviksi  kaikkeen hyvään toteuttaaksenne hänen tahtonsa. 
Hän vaikuttakoon teissä sen, mikä on hänelle mieluista, Jeesuksen Kristuksen kaut-
ta.

Kuvattuaan meille, millaista Jumalaa saamme rukoilla, kirjoittaja kertoo, mitä hän 
kirjeen saajille rukoilee. Rukous on siunauksen muotoinen. Rukouksen lähtökohta 
on se, että me olemme itsessämme kyvyttömiä toteuttamaan Jumalan tahdon. Meil-
le synnin tekeminen on helppoa kamalista seurauksistaan huolimatta, mutta hyvän 
tekeminen todella työlästä, vaikeaa ja itse asiassa mahdotonta, jos huomioimme, 
että myös motiivimme pitää olla puhtaat. Jeesus kyllä myöntää, että pahatkin ihmi-
set kykenevät tekemään hyvää esimerkiksi omille lapsilleen, mutta silloinkaan teot 
eivät ole puhtaita itsekkäistä vaikuttimista.

Voimme toteuttaa Jumalan tahdon mukaisia  hyviä  tekoja  vain meissä uskovissa 
asuvan Pyhän Hengen voimalla. Hän vaikuttaa meissä sekä tahdon että itse teot. 
Paavali kuvaa asiaa näin:
….ahkeroikaa peläten ja vavisten oman pelastuksenne hyväksi. Jumala itse vaikut-
taa teissä tahtomisen ja tekemisen, että hänen hyvä tahtonsa tapahtuisi. Tehkää 
kaikki nurisematta ja epäröimättä, että olisitte moitteettomia ja puhtaita, tahrattomia 
Jumalan lapsia kieron ja turmeltuneen sukupolven keskellä. Te loistatte siinä kuin 
tähdet maailmassa, kun pidätte kiinni elämän sanasta… (Fil. 2:12-16)

Koska Jumala itse vaikuttaa meissä tahtomisen ja tekemisen, me voimme tahtoa ja 
tehdä. Emmekä ainoastaan voi vaan meidän pitää tahtoa ja tehdä. Jumalan vaikut-
taminen ei siis tapahdu automaattisesti, vaan kun hän puhuu meille Raamatussa 
jostain asiasta ja antaa meille kehotuksen tehdä hyvää, niin me kuuliaisena sille 
tahdomme tehdä sen ja sitten lähdemme toimimaan, vaikka meissä edelleen asuva 
syntinen liha paneekin vastaan. Pyhän Hengen voimalla panemme nurinan pois ja 
käymme epäröimättä käsiksi Herran antamiin tehtäviin. Niin voimme sekä olemuk-
sellamme että sanaa esillä pitäen heijastaa sitä, millainen on meidän Jumalamme.

Koska uskovassa ihmisessä asuu sekä syntinen liha Pyhän Hengen synnyttämään 
kuuliaiseen hyvän tekemiseenkin sisältyy edelleen lihallisia motiivejamme. Siksi kir-
joittaja korostaa, että tekomme ja vaelluksemme ovat Jumalalle mieluisia vain Jee-
suksen Kristuksen kautta. Isä Jumala katselee meidän tekemisiämme Kristuksen 
vanhurskauden läpi. Koska olemme Jeesuksen veressä vanhurskaaksi luetut, hän 
ei lue meille synniksi myöskään niitä vääriä motiiveja, jotka sotkeutuvat Pyhän Hen-
gen vaikuttamiin tekoihimme.

Kunnia Jumalalle
Hänelle kunnia aina ja iankaikkisesti. Aamen. (21)

Jumala loi koko maailmankaikkeuden, maapallon, kaiken luomakunnan ja meidät ih-
miset omaksi kunniakseen, kirkastaakseen, millainen hän itse on käsittämättömäs-
sä viisaudessaan, voimassaan, pyhyydessään ja rakkaudessaan. Myös syntiin lan-
genneen  ihmisen  pelastus  on  alusta  loppuun  yksin  ja  kokonaan  Jumalan  työtä 
oman Poikansa Jeesuksen sovitustyössä ja Pyhän Hengen pyhittävässä työssä. Sii-



214

täkin saa kunnian vain Jumala. Meitä ei ole pelastettu itseämme vaan Jumalaa var-
ten. Elämämme tarkoitus ei ole elää itseämme varten vaan Jumalaa varten, hänen 
kunniakseen. Morsiusseurakunnan ihana päämäärä on Kristuksen kirkastettuna vai-
mona ylistää Jumalaa ikuisesti. Meille ei ole mitään suurempaa onnea, kuin saada 
katsella hänen kasvojaan, riemuita hänestä ja korottaa häntä.

Aamen ei ole vain sana, jolla me yhdymme rukoukseen ja tunnustamme siinä lausu-
tun todeksi, vaan se on myös Jeesuksen yksi nimistä, jota hän käyttää itsestään Il -
mestyskirjassa: 'Näin sanoo Aamen, uskollinen ja luotettava todistaja, Jumalan luo-
makunnan alku: (Ilm. 3:14) Kun päätämme rukouksemme sanaan Aamen, se tar-
koittaa, että vain Herra Jeesus voi saada aikaan sen, mitä rukoilimme. Jätämme sii-
nä itsemme ja asiamme Herran suuriin ja armollisiin käsiin. Elämämme on hänen 
hanskassaan!

Kehotukset
Pyydän teitä, veljet, kestäkää tämä kehotuksen sana, sillä lyhyesti olen teille kirjoit-
tanut. (22)
Uskovillekaan ei ole aina helppoa ottaa vastaan kehotuksia puhumattakaan nuhteis-
ta ja varoituksista, joita Heprealaiskirjeessä esiintyy monia. Niiden vastaanotto, niin 
kuin ne ovat, Jumalan sanana, vaatii meiltä aitoa nöyryyttä ja valmiutta tunnustaa 
syntimme, muuttaa asenteitamme ja elämäämme. Kun niin teemme, saamme siu-
nauksen ja Herran nimi tulee korotetuksi.

Vaikka Heprealaiskirje on yksi Uuden testamentin pisimpiä, maininta sen lyhyydestä 
kertoo, että alkukirkossa opetukset, saarnat ja kirjoitukset olivat yleensä varsin pit-
kiä ja perusteellisia. Niissä pyrittiin syvälle Jumalan sanan salaisuuksiin eikä tyydyt-
ty vain pintaliitoon niin kuin usein nykyään. Tarvitsemme riittävän syvät juuret py-
syäksemme pystyssä maailman viimojen keskellä. 

Tervehdys
Tervehdys kaikille  johtajillenne ja kaikille pyhille. Tervehdyksen lähettävät teille ne, 
jotka ovat Italiasta. (24)

Varsinkin Paavali lähetti kirjeissään nimeltä mainiten laajalle joukolle tervehdyksiä. 
Lisäksi hän antaa myös ohjeita, miten tervehtiminen uskovien välillä tulisi tapahtua. 
Vaikka tervehtimistä yleensä pidetään alimman tason kommunikaationa, se on kui-
tenkin tärkeä osa rakkauden osoittamista. Huomaamme sen heti,  jos joku tunte-
mamme ihminen kieltäytyy tervehtimästä meitä. Tervehdyksellä samaistumme myös 
omaan seurakuntaamme ja annamme myös todistuksen muille varsinkin silloin, kun 
liitämme tervehdyksiin myös siunauksen toivotuksen. 

Kirjeen lähetyspaikkaa ja vastaanottajaseurakuntaa on mietiskelty sen perusteella, 
että kirjoittajan luona oli Italiasta kotoisin olevia uskovia. Olennaista kuitenkin on, 
että seurakunta nähtiin ei vain paikallisena vaan myös laajana yleismaallisena Kris-
tuksen ruumiina.

Armo
 Armo olkoon kaikkien teidän kanssanne! (25)



215

Armo, ansioton rakkaus meidän osaksemme, tulee Jumalalta. Armo ei rajoitu vain 
syntien anteeksi saamiseen Kristuksen sovintoveren tähden niin suunnattoman tär-
keää kuin se onkin pelastukseksemme. Kaikki hyvyys luomisesta taivaalliseen kirk-
kauteen asti annetaan meille yksin armosta. Armo on Jumalan suosiota meitä koh-
taan. Hänellä on armon ja laupeuden ajatukset meitä kohtaan. Kaikki elämässäm-
me riippuu hänen sanomattoman suuresta armostaan. Myös kipeimmät kokemukset 
elämässämme ovat hänen armoaan, jolla hän vie meitä kohti kirkkauden valtakun-
taa. Armon varassa kuljemme perille.

Jumalan suosio on kanssamme ja hänen armonsa työskentelee jatkuvasti meissä ja 
meidän kanssamme. Se tuo esiin pyhyyden ja kirkkauden ensi hedelmiä. Aina ero-
tessamme on hyvä jäädä rukouksen alle ja toivoa toisillemme Jumalan armollisen 
läsnäolon jatkumista, jotta he voisimme jälleen tavata toisemme viimeistään ylistyk-
sen maailmassa.

Entä sinä?
Ketä varten sinä elät? Ratkaisevaa ei ole se, mitä teemme, vaan ketä varten me 
teemme sen. Jos elät itseäsi varten ja omassa varassasi, et voi löytää todellista tyy-
dytystä. Elämämme on luotu Jumalaa varten. Jos tunnet hänet, mikään muu ei voi 
sydäntäsi tyydyttää kuin hän ja hänen tahdossaan vaeltaminen. Ellet häntä vielä 
tunne, rukoile ja pyydä häntä tulemaan elämääsi. Suostu sitten myös näkemään to-
tuus itsestäsi, vaikka se voi olla karvas. Minkä totuuden valo paljastaa, sen Jeesuk-
sen veri puhdistaa ja liittää sinut Jumalan yhteyteen. 

Jos jo tunnet Herran, anna hänen armonsa vaikuttaa sinussa kaikkea hyvää toteut-
taaksesi  hänen tahtonsa.  Hän vaikuttaa sinussa sen,  mikä on hänelle mieluista, 
Jeesuksen Kristuksen kautta.


	Kuka puhuu? Hepr. 1:1-3
	Suurempi kuin enkelit Hepr. 1:4-14
	Suuri pelastus Hepr. 2:1-4
	Pelastuksen päämies Hepr. 2:5-18
	Katse Kristukseen Hepr. 3:1-6
	Kuuletko Jumalan äänen? Hepr. 3:7-19
	Usko ja sana Hepr. 4:1-13
	Ylipappi Jeesus Hepr. 4:14-5:10
	Hengellinen ravinto Hepr. 5:11-6:3
	Pyhän Hengen pilkka Hepr. 6:4-20
	Iankaikkinen ylipappi Hepr. 7:1-28
	Uuden liiton Välimies Hepr. 8:1-13
	Liiton veri Hepr. 9:1-22
	Kuolema ja tuomio Hepr. 9:23-28
	Yhdellä uhrilla pyhitetyt Hepr. 10:1-18
	Seurakunta marssilla Hepr. 10:19-25
	Varoitus ja rohkaisu Hepr. 10:26-39
	Mitä usko on? Hepr. 11:1
	Todistus uskosta Hepr. 11:1-7
	Isänmaan etsijät Hepr. 11:8-22
	Uskon esikuvia Hepr. 11:23-40
	Uskon kilparata ja Herran kuritus Hepr. 12:1-11
	Pyhitys ja armo Hepr. 12:12-17
	Valtakunta, joka ei järky Hepr. 12:18-29
	Pyhä elämäntapa Hepr. 13:1-6
	Kristillinen johtajuus Hepr. 13:7-17
	Armon varassa Hepr. 13:17-25

